
�������������

Giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�trong�những�khái�niệm�cũ�và�
mới

Sự�tác�động�của�giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�đến�phát�triển�

được�phản�ánh�trong�hệ�thống�khái�niệm�cũ�và�mới:�giao�lưu�

văn�hoá;�tiếp�xúc�văn�hoá;�giao�tiếp�văn�hoá;�giao�thoa�văn�

hoá;�trao�đổi�văn�hoá;�tiếp�biến�văn�hoá;�chuyển�dịch�văn�hoá;�

biến�đổi�văn�hoá;�di�chuyển�văn�hoá;�cấy�văn�hoá;�hỗn�dung�

văn�hoá;�bao�dung,�khoan�dung�văn�hoá;�cộng�sinh�văn�hoá;�

toàn�cầu�hoá�văn�hoá;�đối�thoại�văn�hoá;�sốc�văn�hoá;�chiếm�

đoạt�văn�hoá;�tích�hợp�văn�hoá;�khúc�xạ�văn�hoá;�thống�nhất�

trong�đa�dạng�văn�hoá;�sa�mạc�văn�hoá;�sức�mạnh�mềm�văn�

hoá;�văn�hoá�và�phát�triển;�nguồn�lực�văn�hoá;�liên�văn�hoá;�

thích�nghi�văn�hoá;�hội�nhập�văn�hoá…�Giao�lưu�và�tiếp�biến�

văn�hoá� là�quy� luật�có�tính�phổ�biến� trong� tiến� trình� lịch�sử�

và�văn�hoá�của�nhân�loại;�sự�tồn�tại,�phát�triển�của�các�cộng�

đồng,�dân�tộc�dù�ở�bình�diện�nào�cũng�gắn�với�kế�thừa,�giao�

lưu,�tiếp�xúc,�tiếp�biến�văn�hoá.�

Giao� lưu�văn�hoá,� tiếp�biến�văn�hoá� là�gì?�Trong�tài� liệu�

Đề�cương�những�bài�giảng�giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�trong�

lịch�sử�Việt�Nam�[1],�thuật�ngữ�“giao�lưu�-�tiếp�biến�văn�hoá”�

(Acculturation)�được�tiếp�cận�từ�các�nhà�nhân�chủng�học�(Hoa�

Kỳ),�với�nghĩa�để�chỉ�hiện�tượng�xảy� ra�khi�có�những�nhóm�

người�có�văn�hoá�khác�nhau,�gặp�nhau�(tiếp�xúc�trực�tiếp�và�

lâu�dài),�gây� ra�sự�biến�đổi�về�mô� thức�văn�hoá�so�với�ban�

đầu�của�một�hay�cả�hai�chủ�thể.�Trong�ngôn�ngữ�của�một�số�

nước,�các�thuật�ngữ�chỉ�hiện�tượng�này�được�hiểu�là:�trao�đổi�

văn�hoá�(tiếng�Anh);�sự�giao�thoa,�tiếp�nhận�giữa�các�nền�văn�

minh�(tiếng�Pháp);�di�chuyển�văn�hoá�(tiếng�Tây�Ban�Nha)…�

Trong�tiếng�Việt,�các�thuật�ngữ�trên�được�dịch�ra�và�hiểu:�giao�

lưu,�tiếp�nhận�(Nguyễn�Khắc�Viện),�tương�tác�(Hữu�Ngọc),�tiếp�

Giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hóa�trong�bối�cảnh�toàn�cầu�hóa
và�hội�nhập�quốc�tế�hiện�nay��

Nguyễn�Thị�Hương�

Viện�Văn�hoá�và�Phát�triển,�Học�viện�Chính�trị�Quốc�gia�Hồ�Chí�Minh

Ngày�nhận�bài�28.2.2015,�ngày�chuyển�phản�biện�10.3.2015,�ngày�nhận�phản�biện�15.4.2015,�ngày�chấp�nhận�đăng�20.4.2015

Giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�trong�bối�cảnh�toàn�cầu�hoá�và�hội�nhập�quốc�tế�đã�và�đang�đặt�các�nền�
văn�hoá�dân�tộc�trước�những�thời�cơ�và�thách�thức�mới.�Việt�Nam�cũng�như�nhiều�quốc�gia�khác,�vấn�
đề�đặt�ra�là�làm�thế�nào�để�hội�nhập,�phát�triển�nhưng�không�làm�biến�mất�bản�sắc,�phát�huy�được�
vai�trò�của�văn�hoá�trong�phát�triển�bền�vững,�là�mục�tiêu�hướng�đến.�Vấn�đề�này�cũng�có�nghĩa�cần�
nhận�thức�giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�vừa�như�một�quá�trình�tự�thân,�vừa�phụ�thuộc�vào�nhận�thức�và�
bản�lĩnh�của�chủ�thể�văn�hoá�trong�quá�trình�giao�lưu,�tiếp�biến.

Từ�khóa:�giao�lưu�văn�hóa,�tiếp�biến�văn�hóa.

Chỉ�số�phân�lo�i�5.11

�Email:�huongkaht@gmail.com

���������(����1�(�
�1������������,21�
,1���(��21�(���
2)���2���,���,21�
�1��,1�(�1��,21���
,1�(����,21�12:�����

���������������������������������
�xppdu�

Cultural�exchange�and�acculturation�
in� the� context� of� globalization�
and� international� integration� have�
been� bringing� the� cultures� all�
over� the� world� new� opportunities�
and� challenges.� How� Vietnam�
and� many� other� countries� can�
integrate�and�develop,�but�not�lose�
their� identities,� and� can� promote�
the� role� of� culture� in� sustainable�
development� is� considered� the�
target� to� achieve.� This� issue� also�
means� that� we� should� understand�
the�cultural�exchange,�acculturation�
as� a� process� by� itself� as� well� as�
depending� on� the� awareness� and�
spirit�of�cultural�subjects.

Keywords:� acculturation,� cultural�
exchange.

Classification�number�5.11



�������������

biến�(Hà�Văn�Tấn),�giao�thoa�(Trần�Quốc�Vượng),�

hội�tụ�(Trần�Văn�Khê),�lắp�ghép�(Phan�Ngọc),�tiếp�

xúc� (Phạm�Đức�Dương).� Từ� điển�Bách� khoa�Việt�

Nam�định�nghĩa:�giao�lưu�văn�hóa�là�sự�tiếp�xúc�văn�

hóa,�trao�đổi�ảnh�hưởng�và�tác�động�qua�lại�giữa�các�

nền�văn�hóa�của�các�dân�tộc�khác�nhau�.�

Các�quan�niệm�liên�quan�đến�hàm�nghĩa�của�giao�

lưu�văn�hoá�đều�chỉ�ra:�ít�nhất�có�hai�hoặc�nhiều�hơn�

văn�hoá�của�các�chủ� thể�khác�nhau�(nhóm,�cộng�

đồng,�dân�tộc…)�gặp�nhau�(tiếp�xúc�với�nhau);�trong�

quá� trình� đó� đã� xảy� ra,� hoặc� có� sự� tiếp� nhận� bổ�

sung�làm�phong�phú,�hoặc�có�thể�dẫn�đến�sự�thay�

đổi�bên�trong�(về�cả�mô�hình�và�phương�thức)�văn�

hoá�của�mỗi�bên�tham�gia�(tự�nguyện�hay�áp�đặt).�

Có�thể�hiểu:�Giao� lưu�văn�hóa�là�quá�trình�tiếp�

xúc,� trao� đổi,� lựa� chọn,� tiếp� nhận� và� chuyển�hóa�

các�giá�trị�văn�hóa�khác�nhau,�có�thể�(hoặc�không)�

dẫn�đến�sự�biến�đổi�văn�hóa�của�mỗi�chủ�thể�trong�

những�hoàn�cảnh� lịch�sử�cụ� thể.�Về�phương�diện�

tích�cực,�giao�lưu�văn�hóa�là�hình�thức�quan�hệ�trao�

đổi�văn�hóa,�tăng�cường�sự�hiểu�biết�lẫn�nhau,�học�

hỏi� lẫn�nhau,� từ� đó� nảy� sinh� những� nhu� cầu�mới�

thúc�đẩy�mỗi�nền�văn�hóa�phát�triển.�Giao�lưu�văn�

hóa�là�nhu�cầu�cho�sự�tồn�tại�và�phát�triển�của�mỗi�

cộng� đồng�quốc�gia,� dân� tộc.� Trong� quá� trình� đó�

diễn�ra�sự�giao�thoa,�pha�trộn,�dẫn�đến�độ�khúc�xạ�

khác� nhau,� làm� cho� văn� hóa�của�mỗi� chủ� thể� có�

sự�biến�đổi�hoặc� không.�Giao� lưu�văn� hoá� tạo� ra�

hiện�tượng�tiếp�biến�(tiếp�thụ�và�cải�biến)�văn�hoá�

(acculturation).�Không�có�giao�lưu,�tiếp�xúc�văn�hoá�

thì�không�có�tiếp�biến�văn�hoá.

Tiếp�biến�văn�hoá�là�quá�trình�mà�trong�đó�các�

thành�viên�của�nhóm�văn�hoá� thông�qua�niềm�tin�

và�hành�vi�của�nhóm�khác,�chuyển�từ�lối�sống�riêng�

của�mình�để�thích�ứng.�Định�nghĩa�về�“tiếp�biến�văn�

hoá”�được�đưa�ra�ở�cuộc�họp�UNESCO�châu�Á�tại�

Téhéran�năm�1978:�Tiếp�biến�văn�hoá�đó�là�sự�tiếp�

xúc�giữa�những�nhóm�người�khác�nhau�về�văn�hóa,�

do�đó�sinh�ra�những�sự�thay�đổi�về�văn�hoá�(ứng�xử,�

giao�tiếp,�tư�duy…)�ở�trong�mỗi�nhóm.�Tiếp�biến�văn�

hoá�là�quá�trình�một�nhóm�người�hay�một�cá�nhân�

qua�tiếp�xúc�trực�tiếp�và�liên�tục�với�một�nhóm�khác,�

tiếp�thụ�(tự�nguyện�hay�bắt�buộc,�toàn�bộ�hay�từng�

bộ�phận)�nền�văn�hoá�của�nhóm�này.�

Hiện�nay,�khái�niệm�tiếp�biến�văn�hoá�được�quan�

niệm�đơn�giản�hơn:�Tiếp�biến�văn�hoá�là�quá�trình�

một�cá�nhân�khi�tiếp�xúc�trực�tiếp�và�liên�tục�với�một�

cộng�đồng�hay�một�cá�nhân�khác�(có�hoặc�không�có�

ý�thức)�hấp�thụ�nhiều�hay�ít�nền�văn�hóa�của�cộng�

đồng�hay�các�cá�nhân�này.�Tiếp�biến�văn�hoá�có�thể�

xảy�ra�theo�con�đường�kinh�tế,� tôn�giáo,�tư�tưởng,�

văn�hoá�nghệ�thuật...,�trong�bối�cảnh�hoà�bình�hay�

gắn�với�áp�đặt�về�chính�trị.�Tiếp�biến�văn�hoá�cũng�

có�thể�gây�“sốc”�văn�hóa,�“áp�đặt”�văn�hoá,�nhưng�

bản�chất�của�quá�trình�vẫn�là�đối�thoại�văn�hóa,�vì�

vậy�nhiều�khi�cũng�khó�có�thể�tách�bạch�giữa�các�

phương�thức�giao�lưu�và�tiếp�biến�văn�hoá.�

Có�ý�kiến�cho�rằng,�trong�bối�cảnh�hiện�nay,�phải�

dùng�thuật�ngữ�kép�là�“giao�lưu�-�tiếp�biến�văn�hoá”�

[1],�mới�phản�ánh�quá�trình�giao�lưu,�tiếp�xúc,�hỗn�

dung�-�cộng�sinh�văn�hoá,�trao�đổi�-�tiếp�biến�văn�

hoá,�để�có�thể�bao�quát�được�ý�nghĩa�của�nó.�Giao�

lưu�và� tiếp�biến�không�những� tạo�cơ�sở�phát�triển�

của�các�nền�văn�hoá,�mà�quá�trình�đó�cũng�giúp�các�

chủ�thể�nhận�thức,�hướng�đến�tinh�thần�khoan�dung�

văn�hoá,�tôn�trọng�và�chủ�động�hơn�trong�việc�phát�

triển�và�giữ�gìn�bản�sắc�văn�hoá�của�mình.�

Khi�mà�toàn�cầu�hoá,�hội�nhập�quốc�tế�gắn�với�

truyền� thông� toàn�cầu,� thì� giao� lưu,� tiếp� biến� văn�

hoá�của�các�dân�tộc�hiện�nay�phải�được�nhận�thức�

và�thực�hành�theo�tinh�thần�liên�văn�hoá.�

Liên�văn�hoá�theo�quan�điểm�của�tác�giả�Choe�

Hyundok�(Hàn�Quốc)�[2],�là�khái�niệm�chỉ�mối�quan�

hệ�giữa�các�(ít�nhất�là�hai)�hiện�tượng�văn�hoá,�nền�

văn�hoá�theo�một�cách�thức�nào�đó,�biểu�thị�thái�độ�

chấp�nhận�sự�khác�biệt,�đa�dạng,�bình�đẳng�và�đối�

thoại,�hướng�đến�học�hỏi� lẫn�nhau,� thích�nghi�văn�

hoá.�Đối�thoại�liên�văn�hoá�chỉ�sự�bình�đẳng,�tính�cởi�

mở,�sự�tranh�luận�(đấu�tranh),�sự�tiếp�nhận…�Liên�

văn�hoá,� tính�liên�văn�hoá�không�chỉ�đơn�thuần�là�

một�cấu�trúc,�một�sự� trừu� tượng�hay�một�tư�tưởng�

hỗn�hợp,�mà�nó�đại�diện�cho�một�niềm�tin,�một�sự�

thấu�hiểu�rằng�không�một�nền�văn�hoá�nào�có�thể�

đóng�vai�trò�nền�văn�hoá�duy�nhất�của�toàn�bộ�nhân�

loại…�Liên�văn�hoá�có�nghĩa�là�một�quá�trình�mang�

tính�giải�phóng�khỏi�mọi�dạng�thức�của�thuyết�trung�

tâm�về�văn�hoá.�Tinh�thần�liên�văn�hoá� tán�thành�

tính�đa�dạng�và�sự�khác�biệt�văn�hoá,�một�trật� tự�

TRONG�-�THÔNG�QUA�-�CÙNG�VỚI�những�sự�khác�

biệt�-�TẠO�NÊN�không�gian�khả�thể�cho�một�sự�phức�

hợp�nhiều�âm�sắc�khác�nhau.�Liên�văn�hoá�là�tinh�

thần�mới�của�thời�đại,�tạo�nên�những�đặc�điểm�mới�

trong�giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá.

Những�đặc�điểm�mới�trong�giao�lưu�và�tiếp�biến�
văn�hoá�hiện�nay

Trước�hết,�đó�là�sự�thích�nghi�mới�trong�giao�

lưu,�tiếp�biến�văn�hoá



�������������

Toàn�cầu�hoá�và�truyền�thông�toàn�cầu�đang�làm�

cho�giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�của�các�quốc�gia�có�

sự�khác�về�cơ�bản�so�với�các�giai�đoạn�trước.�Nền�

văn�minh�tin�học�với�công�nghệ�thông�tin�và�truyền�

thông�hiện�đại�đã�và�đang�làm�cho�môi�trường�mới�

trở�nên�phức�tạp,�bất�định�và�thường�xuyên�biến�đổi.�

Ví�dụ,�khoa�học�và�công� nghệ� làm� thay�đổi�quan�

niệm�về�không�gian,�thời�gian;�tạo�ra�một�xã�hội�số�

hóa,�xa�lộ�thông�tin,�làm�rút�ngắn�khoảng�cách�giao�

lưu,�quy�mô�và�hình�thức�giao�lưu�văn�hóa...�Điều�

đó�buộc�con�người�phải�tự�biến�đổi�để�thích�nghi�và�

sáng�tạo.

Các�quốc�gia,�dân�tộc�ngày�càng�phải�hướng�đến�

những�tiêu�chuẩn�chung�trong�đánh�giá,�kể�cả�các�

tiêu�chí�trong�thể�thao,�âm�nhạc,�các�giá�trị�tinh�thần�

như� nhân� quyền,� dân� chủ...� Việc� ra� đời� và� hoàn�

thiện�của�các�công�ước�quốc�tế�đã�hướng�các�dân�

tộc� phải� chấp� nhận� những� giá� trị� chung,� như:� sở�

hữu� trí� tuệ,�nhân�quyền,�đa�dạng� văn� hóa,� thống�

nhất�văn�hoá,�bảo�vệ�di�sản�văn�hóa...�Sự�tác�động�

này�đòi�hỏi�các�quốc�gia�thay�đổi�nhận�thức�và�hành�

động�thực�tiễn:�phải�tìm�những�lợi�thế�của�mình�để�

cạnh�tranh�(vốn,�nguồn�nhân�lực,�vốn�văn�hóa,�tài�

nguyên�thiên�nhiên…);�coi�trọng�sự�liên�kết�khu�vực�

dựa�trên�những�điểm�tương�đồng,�để�tạo�sức�cạnh�

tranh;�các�sáng�tạo�của�các�dân�tộc�phải�vừa�mang�

bản�sắc,�vừa�phải�hướng�đến�những�giá� trị�chung�

của�nhân�loại.

Những�xu�hướng�đang�làm�thay�đổi�thế�giới�hiện�

nay�là:�toàn�cầu�hoá�kinh�tế,�khả�năng�liên�kết�toàn�

cầu,�tính�minh�bạch�trong�giao�dịch�và�sự�thích�nghi�

xã�hội,�hiện�đại�hoá�nền�văn�hoá�của�mỗi�dân�tộc.�

Các�quốc�gia�đang�tập�trung�theo�hướng:�đầu�tư�cho�

lĩnh�vực�văn�hoá�nhằm�quảng�bá�hình�ảnh�dân�tộc,�

con�người,�văn�hoá�của�đất�nước�mình;�đầu�tư�phát�

triển�giáo�dục,�giáo�dục�quốc�tế,�tạo�điều�kiện�cho�

người�nước�ngoài�sang�đất�nước�mình�du�học;�đầu�

tư�mở�các�trung�tâm�văn�hoá�của�quốc�gia�mình�ở�

nước�khác;�đầu�tư�cho�lĩnh�vực�thể�thao,�âm�nhạc,�

các�sự�kiện�văn�hoá,�tôn�vinh�các�vận�động�viên,�ca�

sỹ;�tôn�trọng�sự�thống�nhất�trong�đa�dạng,�đối�thoại,�

thân�thiện;�đề�cao�giá�trị�đạo�đức�gia�đình,�giá�trị�xã�

hội;�phát�triển�truyền�thông...

So�với�trước�đây,�giao� lưu�và�tiếp�biến�văn�hoá�

diễn�ra�với�nhiều�hình�thức�mới.�Giao�lưu,�tiếp�biến�

văn�hóa�chủ�yếu�được�diễn�ra�thông�qua�thông�tin�đại�

chúng;�xuất�nhập�khẩu�văn�hóa�phẩm;�tín�ngưỡng,�

tôn�giáo;�xuất�nhập�khẩu�lao�động,�du�lịch,�di�dân�

nhập�quốc�tịch�khác,�du�học;�hợp�tác�giữa�các�chính�

phủ�thông�qua�các�các�dự�án,�nghị�định�về�văn�hóa,�

các�công�ước�về�văn�hóa...�Giao�lưu,�tiếp�biến�văn�

hoá�mang�tính�thường�xuyên,�cập�nhật�hơn.�

Thứ� hai,� các� quốc� gia� cùng� bị� chi� phối� bởi�

những�đặc�điểm�mới�trong�giao�lưu�và�tiếp�biến�

văn�hoá

Đó�là�sự�gia�tăng�áp�lực�từ�các�nền�văn�hóa�của�

các�nước�phát�triển�đối�với�các�nước�chưa�phát�triển;�

xu�hướng�vừa�đấu�tranh,�vừa�hợp�tác�giữa�các�quốc�

gia,�dân� tộc;�vấn�đề�bảo�vệ�sự�đa�dạng�văn�hóa,�

chống�chủ�nghĩa�đế�quốc�về�văn�hóa;�giao�lưu,�tiếp�

biến�văn�hóa�gắn�với�sự�trao�đổi�hàng�hóa�văn�hóa�

và�phát�triển�của�nền�công�nghiệp,�dịch�vụ�văn�hóa,�

gắn�với�truyền�thông�toàn�cầu,�gắn�với�lợi�ích�kinh�

tế�và�chính�trị.

Cũng�có�ý�kiến�chưa�đồng�tình�với�cách�hiểu�quá�

nhấn�mạnh�về�áp�đặt�văn�hoá,�xâm� lăng�văn�hoá�

trong�giao�lưu�và�tiếp�biến�văn�hoá�giữa�các�quốc�

gia�hiện�nay.�Cho�rằng�văn�hoá�là�tự�thân,�văn�hóa�

không�phải�là�ý�thức�của�tôi,�của�anh�hay�của�bất�kỳ�

ai,�mà�thuộc�về�con�người�một�cách�tự�nhiên,�chính�

vì�thế�mà�sự�hội�nhập�về�mặt�văn�hóa�là�quá�trình�

con�người�đi�tìm�ngôn�ngữ�chung�cho�một�cuộc�sống�

chung� [3].� Nhưng� dù� thế� nào� thì� giao� lưu� và� tiếp�

biến�văn�hoá�cũng�đang�diễn�ra�với�tốc�độ�nhanh,�

quy�mô�toàn�cầu�và�tác�động�sâu�sắc�tới�các�lĩnh�

vực�của�đời�sống�xã�hội,�thúc�đẩy�hội�nhập�văn�hóa�

quốc� tế� ngày� càng� toàn� diện.� Các� quốc� gia,� dân�

tộc�buộc�phải�thay�đổi�nhận�thức�và�xây�dựng,�phát�

triển�hệ�thống�chính�sách�văn�hoá�cho�phù�hợp.

Phát�triển�văn�hoá�Việt�Nam�trong�bối�cảnh�mới

Có� 3� vấn� đề� cần� quan� tâm� để� phát� triển� văn�

hoá� dân� tộc� trong� bối� cảnh� hội� nhập� và� phát�

triển.�

Một� là,� bài� học� kinh�nghiệm� trong�quá� trình�

phát�triển

Việt�Nam�có�nền�văn�hóa�đa�sắc�tộc�mà�tiến�trình�

lịch�sử�cũng�là�quá�trình�tích�hợp�văn�hóa�tộc�người�

để�phát�triển�văn�hoá�quốc�gia.�Lịch�sử�giao�lưu,�tiếp�

biến�văn�hóa�cũng�diễn�ra� hết�sức�đặc� thù,�đó� là�

giao�lưu,�tiếp�xúc�văn�hoá�thường�gắn�với�tiếp�biến�

chính�trị.�

Những�bước� ngoặt� lịch�sử�này� đã� đặt� văn� hoá�

dân�tộc�trong�mối�quan�hệ�biện�chứng�của�hai�mặt�

đối�lập.�Một�mặt,�đó�là�nguy�cơ�bị�đồng�hoá�về�chính�

trị,�mất�độc�lập,�chủ�quyền,�nguy�cơ�bị�đồng�hoá,�

mất� bản� sắc,� bị� hoà� tan� văn� hoá.�Mặt� khác,� đây�

cũng�là�thời�cơ�để�Việt�Nam�được�tiếp�xúc,�thu�nhận�



�������������

những�giá� trị� của�các�nền�văn�hoá�khác�(văn�hóa�

Đông�Nam�Á;�văn�hóa�Hán;�văn�hóa�Ấn�Độ;�văn�hóa�

Pháp�và�phương�Tây;�văn�hóa�xã�hội�chủ�nghĩa�và�

thế�giới�hiện�nay).�Bài�học�kinh�nghiệm�và�bản�lĩnh�

tiếp�xúc,�tiếp�biến�văn�hoá�thành�công�của�ông�cha�

ta�cần�phải�được�nghiên�cứu�và�kế�thừa.

Hai� là,� tác�động� của�giao� lưu,� tiếp� biến� văn�

hoá�thế�giới�đến�phát�triển�văn�hoá�dân�tộc�hiện�

nay

Về�thời�cơ:�sự�tác�động�này�góp�phần�nâng�cao�

vị�thế�văn�hoá�Việt�Nam�trong�quá�trình�phát�triển,�

từ�vị�thế,�ý�thức�và�mục�đích�của�chủ�thể.�Việt�Nam�

với�tư�cách�là�một�quốc�gia�độc�lập,�tự�do,�một�dân�

tộc�có�chủ�quyền,�có�ý�thức�về�bản�sắc�và�bản�lĩnh�

trong�quá�trình�tham�gia�giao�lưu�và�hội�nhập�văn�

hoá.�Đặc�điểm�này�hoàn�toàn�khác�với�tư�cách�giao�

lưu�và�tiếp�biến�với�văn�hoá�Trung�Hoa�và�với�văn�

hoá�Pháp�và�phương�Tây�trong�lịch�sử.�

Qua� giao� lưu,� hội� nhập� văn� hoá,� thế� giới� hiểu�

được�Việt�Nam�là�quốc�gia�có�cội�nguồn�lịch�sử�văn�

hoá�lâu�đời,�nền�văn�hoá�đó�đã�được�hình�thành�và�

trải� qua� bao� thăng� trầm,� tiếp�biến.� Thế� giới� cũng�

nhận� thức� được�một� nền� văn� hoá� Việt� Nam� luôn�

hướng�đến�những�giá�trị�nhân�văn,�vì�hoà�bình�và�

độc�lập�tự�do,�“Không�có�gì�quý�hơn�độc�lập�tự�do”�

(Hồ�Chí�Minh).�Văn�hoá�truyền�thống�Việt�Nam�là�

nền�văn�hoá�bao�dung,�cởi�mở,�hoà�đồng,�có�khả�

năng� chuyển� hoá� những� giá� trị� của� nền� văn� hoá�

khác.

Phát�triển�văn�hoá�Việt�Nam�đã�và�đang�hướng�

đến�một�nền�văn�hoá�hiện�đại�và�hội�nhập�quốc�tế.�

Trước�hết�đó�là�sự�chủ�động,�giao�lưu,�hợp�tác�quốc�

tế�để�phát�triển�văn�hoá�dân�tộc.�Việt�Nam�đã�tiếp�

thu�tư�tưởng,�quan�điểm�của�thế�giới�về�vai�trò�của�

văn� hoá�và� phát� triển� văn� hoá� để� phát� triển� bền�

vững�con�người�và�xã�hội.�Vai�trò�của�văn�hoá�được�

nhận�thức�là�nền�tảng�tinh�thần�của�xã�hội,�vừa�là�

mục�tiêu,�vừa�là�động�lực�thúc�đẩy�sự�phát�triển�kinh�

tế�-�xã�hội;�bảo�đảm�sự�gắn�kết�giữa�phát�triển�kinh�

tế�và�phát�triển�văn�hoá,�phát�triển�kinh�tế�là�trọng�

tâm,�xây�dựng�Đảng�là�then�chốt,�phát�triển�văn�hoá�

là�nền�tảng�tinh�thần�của�xã�hội;�phát�triển�văn�hoá�

và�con�người�Việt�Nam�để�phát�triển�bền�vững�đất�

nước�trong�giai�đoạn�mới.�

Thời�cơ�cũng�đưa�đến�cơ�hội�để�Việt�Nam�đổi�mới�

tư�duy�về�phát�triển�văn�hóa�trong�cơ�chế�thị�trường�

định�hướng�xã�hội�chủ�nghĩa,�hội�nhập�quốc�tế�ngày�

càng�sâu�rộng.�Việt�Nam�trong�phát�triển�nền�văn�

hoá�mới�có�cơ�hội�để�chuyển�giao�vốn,�khoa�học�kỹ�

thuật,�công�nghệ,�kinh�nghiệm�hiện�đại�hóa�nền�văn�

hóa�dân�tộc.�Đây�cũng�là�cơ�hội�để�chúng�ta�tiếp�cận�

thị�trường�hàng�hóa�và�dịch�vụ�văn�hóa,�tham�gia�thị�

trường�văn�hoá�phẩm�quốc�tế�bình�đẳng.�Xuất,�nhập�

khẩu�văn�hóa�tăng,�đáp�ứng�nhiều�nhu�cầu�văn�hóa�

khác�nhau,�tiếp�thu�tinh�hoa�của�nhiều�nền�văn�hóa�

khác,�thúc�đẩy�sự�sáng�tạo�mới.�

Về� thách� thức:� trước�hết� là� từ� phương�diện�giá�

trị.�Quá� trình�giao� lưu,� tiếp�biến�văn�hoá�trong�bối�

cảnh�hội�nhập�quốc�tế�hiện�nay,�vẫn�là�làm�sao�để�

khỏi� chệch�hướng� phát� triển� văn� hoá:� giữa� giá� trị�

xã� hội,� đạo� đức,� thẩm�mỹ� với� giá� trị� thương�mại.�

Mặt�khác,�Việt�Nam�cũng�như�nhiều�nước�chưa�phát�

triển,�đang�phải�chịu�sự�áp�đặt�trên�thị�trường�văn�

hoá�phẩm,�chịu�sự�lấn�lướt�của�các�quốc�gia�đang�

có�ngành�công�nghiệp�văn�hoá�phát�triển.�Thứ�ba,�

đó�là�nguy�cơ�sự�tụt�hậu�ngày�càng�xa�về�trình�độ�

phát�triển�văn�hoá.�Về�cơ�bản,�Việt�Nam�hiện�vẫn�

đang�là�nước�nghèo,�phát�triển�ở�trình�độ�thấp,�quy�

mô�kinh�tế�nhỏ.�

Nhận� thức�được�sự� tác�động�của�giao� lưu,� tiếp�

biến�văn�hoá�trong�bối�cảnh�mới�cũng�là�cơ�sở�để�

nhận�biết�chính�xác�những�yếu�kém,�bất�cập�trong�

phát�triển�văn�hoá.�Từ�góc�nhìn�giao�lưu,�tiếp�biến�

văn�hoá,�trước�hết�đó�là�“loạn�chuẩn�văn�hoá”.�Nếu�

gõ�vào�Google�cụm�từ�này�ta�sẽ�nhận�được�thông�

tin� là�trong�0,5�giây�có�khoảng�3.110.000�bài�viết,�

thông�tin�liên�quan.�Điều�đó�chứng�tỏ�chưa�bao�giờ�

văn�hoá� lại�được�bàn�nhiều�đến�như�hiện�nay�với�

nhiều�vấn�đề�bức�xúc.

Câu�hỏi�đặt�ra�là,�có�sự�đứt�đoạn�(đứt�gãy)�hay�

không� trong� dòng� chảy� văn� hoá� truyền� thống� và�

hội�nhập?�Thử�xem�xét�vấn�đề�từ�phương�diện�tiếp�

nhận,� tiếp� biến,� sáng� tạo� và� hội� nhập� văn� hoá.�

Nhiều�ý�kiến�cho�rằng,�chúng�ta�chưa�chuẩn�bị�sẵn�

sàng�cả�về�nội� lực�và� tâm�thế�trong�giao� lưu,�tiếp�

biến,�phát�triển�văn�hoá.�Sự�loạn�chuẩn�giá�trị� thể�

hiện�ở�suy�thoái�đạo�đức,�lối�sống,�khủng�hoảng�giá�

trị�gia�đình,�xã�hội…�

Đó� còn� là� sự� thụ� động,� bất� lực� trong� việc� tiếp�

nhận,�tiếp�biến�và�vận�dụng�các�giá�trị�văn�hoá�của�

thế�giới�để�phát�triển�văn�hoá�dân�tộc�và�hội�nhập.�

Đội�ngũ�cán�bộ�làm�văn�hoá�không�am�hiểu�văn�hoá�

dân�tộc�và�thế�giới.�Tư�tưởng�“vọng�ngoại”�đi�liền�với�

tâm�lý�mặc�cảm,�tự�ti�văn�hoá;�chạy�theo�giá�trị�kinh�

tế�trong�phát�triển�văn�hoá.�Tình�trạng�thương�mại�

hóa,�câu�khách�hoặc�chạy�theo�thị�hiếu�tầm�thường,�



�������������

quá�chú�trọng�chức�năng�giải�trí,�coi�nhẹ�giá�trị�nhân�

văn�và�tính�phản�biện�xã�hội�của�nghệ�thuật�diễn�ra�

khá�phổ�biến.�Hoạt�động�quảng�bá,�giới�thiệu�các�

giá�trị�văn�hoá�Việt�Nam�ra�thế�giới�còn�lộn�xộn,�tự�

phát.�

�Cùng� với� tình� trạng� trên,� các� nhà� nghiên� cứu�

cũng�cảnh�báo�rằng,�còn�nguy�hại�hơn�cái�phản�giá�

trị�(dễ�nhận�biết),�là�chúng�ta�đang�bị�đầu�độc�bởi�

những�sản�phẩm�thị�trường�tầm�thấp.�Nếu�cứ�chạy�

theo� xu� hướng� thị� trường� tầm� tầm,� chiều� theo� thị�

hiếu�liệu�chúng�ta�có�xây�dựng,�phát�triển�được�nền�

văn�hoá�tiên�tiến,�đậm�bản�sắc�để�hội�nhập�không?�

Chắc�là�không.

Trong� các� nguyên� nhân,� có� sự� bất� cập� trong�

quản�lý�văn�hoá.�Sự�bất�cập�thể�hiện�ở�chỗ�không�

chặt�chẽ,�bất�hợp�lý,�không�khả�thi�từ�việc�xây�dựng�

và�ban�hành,�thực�thi�hệ�thống�thể�chế�văn�hoá�và�

các�dự�án�văn�hoá.�Thực�tế�nhiều�thập�niên�qua�cho�

thấy�các�dự�án�về�giáo�dục�đào�tạo,�điện�ảnh,�nghệ�

thuật,� kinh�doanh�dịch� vụ� văn� hoá,� xây� dựng� các�

thiết� chế�văn�hoá…�đầu� tư� nhiều,� nhưng�hiệu�quả�

rất�thấp.

Ba�là,�một�số�vấn�đề�đặt�ra�trong�hoàn�thiện�

chính�sách�văn�hoá�

Hiện�đại�hoá�nền�văn�hoá�làm�nền�tảng�tinh�thần�

và�tạo�động�lực�cho�sự�phát�triển�bền�vững�là�yêu�

cầu�có�tính�chất�sống�còn.�

Thứ�nhất,�phát�triển�chính�sách�văn�hoá�quốc�gia�

phải�tính�đến:�

-� Xây� dựng�văn� hoá� chính� trị� theo� nghĩa� rộng:�

văn� hoá� dân� chủ,� văn� hoá� về� mối� quan� hệ� giữa�

người�lãnh�đạo�có�chức�trách�của�đất�nước�này�với�

dân�tộc,�văn�hoá�cơ�chế�lãnh�đạo…�Tiếp�nhận�các�

giá�trị�văn�hoá�bên�ngoài�phải�nhằm�nâng�cao�văn�

hoá�lãnh�đạo�và�quản�lý�(phẩm�chất,�trình�độ,�năng�

lực,�hệ� thống� thể�chế),�nếu�văn�hoá�này�kém,� sẽ�

ảnh�hưởng�đến�sự�phát�triển�văn�hoá�dân�tộc.

-�Xây�dựng�văn�hoá�kinh�doanh�trong�cơ�chế�phát�

triển�nền�kinh�tế�thị�trường�định�hướng�xã�hội�chủ�

nghĩa,�giải� quyết� tốt�mối�quan�hệ�giữa� các�giá� trị�

kinh�tế�và�giá�trị�văn�hoá.�Không�có�giá�trị�văn�hoá�

làm�nền�tảng�thì�kinh�tế�sẽ�hoang�dã,�chính�trị� sẽ�

lệch�đường.

-�Phát�triển�chính�sách�văn�hoá�quốc�gia�nhằm�

xây�dựng�văn�hoá�nhân�cách�con�người�-�với�tư�cách�

là� chủ� thể� sáng� tạo,� nhất� là� văn� hoá� trong� thanh�

thiếu�niên�trong�giai�đoạn�từ�nay�đến�2020�(với�các�

đặc� trưng:�trung�thực,�sáng�tạo,� ích�kỷ,� ích�nhân).�

Con�người�mới�Việt�Nam�phải�đồng�thời�mang�nhân�

cách�của�công�dân�dân�tộc�và�công�dân�toàn�cầu.�

Xây�dựng�và�phát�triển�các�giá�trị�văn�hoá�gia�đình,�

làm�nền�tảng�đầu�tiên,�quan�trọng�cho�sự�phát�triển�

con�người�một�cách�toàn�diện.

-�Phát�triển�các�giá�trị�văn�hoá�đô�thị�và�văn�hoá�

làng�xã�nông�thôn�trong�quá� trình�phát� triển,�nhất�

là�trong�giai�đoạn�chúng�ta�đẩy�mạnh�công�nghiệp�

hoá,�hiện�đại�hoá,�xây�dựng�nông�thôn�mới.

Thứ�hai,� xây�dựng�các�giải�pháp�nâng�cao� tính�

tích�cực�trong�giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�phải�đảm�

bảo�các�giá�trị�và�xu�hướng�vận�động,�phát�triển�văn�

hoá�theo�hướng�tiến�bộ�đang�diễn�ra�trên�thế�giới.�

Đó�là:�xu�hướng�phát�triển�giáo�dục�nhằm�đáp�ứng�

văn� hoá� lao�động�mới;� xu� hướng�phát�huy� vai� trò�

của�văn�hoá�điều�tiết,�định�hướng�cho�phát�triển�bền�

vững;� xu�hướng�mở�rộng�giao� lưu�quốc� tế� về�văn�

hoá,�tôn�trọng�đa�dạng,�đối�thoại,�thống�nhất�trong�

đa�dạng,�thân�thiện�cùng�chung�sống.�

Thứ�ba,�xây�dựng�các�giải�pháp�trong�giao�lưu,�

tiếp�biến�văn�hoá�phải� thấy�được�sự� tác�động�bởi�

những�thời�cơ�và�thách�thức�mới�của�hội�nhập�kinh�

tế�quốc�tế�và�sự�bùng�nổ�của�công�nghệ�thông�tin.�

Hội�nhập�kinh�tế�quốc�tế�đã�và�đang�tạo�ra�những�

điều�kiện�thuận�lợi�để�chúng�ta�đổi�mới� tư�duy�về�

kinh�tế,�đồng�thời�cũng�tạo�cơ�hội�cho�sự�đổi�mới�tư�

duy�về�phát�triển�văn�hoá�gắn�với�phát�triển�kinh�tế�

trong�cơ�chế�thị�trường�định�hướng�xã�hội�chủ�nghĩa,�

hội�nhập�ngày�càng�sâu�và�toàn�diện.�Đây�là�cơ�hội�

lớn�để�chúng�ta�xem�xét,�đánh�giá�vai�trò�của�văn�

hoá,�thực�hiện�gắn�kết�chặt�chẽ�nhiệm�vụ�phát�triển�

văn�hoá,�phát�triển�con�người�với�phát�triển�kinh�tế�

-�xã�hội�trong�nền�kinh�tế�tri�thức.�Nhiều�vấn�đề�cần�

phải�làm�sáng�tỏ�cả�về�lý�luận�và�thực�tiễn,�đặc�biệt�

là�mối�quan�hệ�giữa�văn�hoá�và�kinh�tế,�vấn�đề�làm�

cho� văn� hoá� thấm�sâu� vào� đời� sống� xã�hội,� thực�

hiện�gắn�kết�giữa�phát�triển�kinh�tế�và�phát�triển�văn�

hoá…�Quá�trình�hội�nhập�kinh�tế�quốc�tế�càng�đi�vào�

chiều�sâu�thì�văn�hoá�càng�nổi� lên�như�một�trong�

những�trụ�cột�chính.�

Thứ�tư,�các�giải�pháp�nâng�cao�tính�tích�cực�trong�

giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�phải�được�xây�dựng�trên�

cơ�sở�giải�quyết�mối�quan�hệ�biện�chứng�giữa�truyền�

thống�và�hiện�đại.�Trong�lĩnh�vực�văn�hoá,�cái�truyền�

thống�mang�tính�đặc�thù,�văn�hoá�truyền�thống�tạo�

nên�diện�mạo,�bản�sắc�ngôi�nhà�của�mình,�cái�để�

thiên�hạ�nhận�ra�mình.�Giao�lưu�và�tiếp�biến�văn�hoá�



�������������

để�một�dân�tộc�hoà�nhập�mà�không�hoà�tan�trong�sự�

phát�triển�chung�của�nhân�loại,�và�đây�cũng�chính�

là�bệ�phóng�của�bất�cứ�dân�tộc�nào�muốn�không�tụt�

hậu�để�tiến�lên�cùng�thời�đại.

Xây�dựng�các�giải�pháp�nâng�cao�tính� tích�cực�

trong� giao� lưu,� tiếp�biến� văn� hoá� phải� trên� cơ� sở�

bài�học�kinh�nghiệm�của�phát� triển�văn�hoá� trong�

thời�gian� qua.�Gần�ba� thập� kỷ� đổi�mới,� phát� triển�

đất�nước,�so�với�những�thành�tựu�về�kinh�tế,�những�

thành�tựu�đạt�được�trên�lĩnh�vực�văn�hoá�chưa�tương�

xứng,�chưa�vững�chắc,�chưa�đủ�để�tác�động�có�hiệu�

quả�đối�với�các�lĩnh�vực�của�đời�sống�xã�hội.�Trong�

các�nguyên�nhân,�có�nguyên�nhân�từ�bài�học�giao�

lưu�và�tiếp�biến�văn�hoá.

Thứ�năm,�trong�giao�lưu,�tiếp�biến�văn�hoá�hiện�

nay,�vấn�đề� bảo� tồn�và�phát� huy�sự�đa� dạng�văn�

hoá,�chống�nguy�cơ�áp�đặt�văn�hoá�được�thể�hiện�

tập�trung�ở�việc�chiếm� lĩnh�thị�trường�văn�hoá�đại�

chúng�với�những�sản�phẩm�của�ngành�công�nghiệp�

và�dịch�vụ�văn�hoá.�Việt�Nam�phải�xây�dựng�và�thực�

thi�chiến�lược�phát�triển�ngành�công�nghiệp�văn�hoá�

để�hội�tụ�được�sức�mạnh�của�kinh�tế�và�văn�hoá.�

Đây�là�cơ�hội�để�Việt�Nam�phát�triển�nền�văn�hoá�

hiện�đại,�hội�nhập�quốc�tế,�chủ�động�tham�gia�vào�

phát�triển�kinh�tế�tri�thức�trong�thời�kỳ�toàn�cầu�hoá�

văn�hoá.

������������������������������

Tài�liệu�tham�khảo

[1]�Lê�Quý�Đức�(2013),�Đề�cương�Những�bài�giảng�giao�lưu,�tiếp�
biến�trong�lịch�sử�Việt�Nam,�Trường�Đại�học�Văn�hoá.

[2]�Choe�Hyundok�(2008),�"Triết�học�liên�văn�hoá:�khái�niệm�và�
lịch�sử"�(người�dịch:�ThS�Lương�Mỹ�Vân;�người�hiệu�đính:�ThS�Trần�
Tuấn�Phong),�Tạp�chí�Triết�học,�số�2�(201).

[3]�Nguyễn�Trần�Bạt�(2015),�Về�khẩu�hiệu�bảo�vệ�bản�sắc�dân�
tộc,�http://tamnhin.net/ve-khau-hieu-bao-ve-ban-sac-dan-toc.html.


