
����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

Đặt�vấn�đề

Nền� văn� học� trung� đại�Việt� Nam� trước� nay� chủ� yếu�
được�phân� kỳ� trên�các� tiêu�chí� hệ�hình�chính� trị� (phong�
kiến�-�thực�dân�-�cách�mạng/hiện�đại),�hoặc�được�phân�loại�
theo�các�tiểu�hệ�hình�tôn�giáo�(Nho,�Phật,�Đạo,�Thiên�chúa)�
mà�hầu�như�chưa�có�sự�khảo�sát�trên�phương�diện�nội�dung�
-� địa� lý� (thuộc� về� chủ� đề� -� phương� diện� nội� dung� phản�
ánh,�hay�phương�vị�của�chủ�thể�sáng�tác).�Với�đặc�điểm�
địa�-�văn�hóa,�địa�-�chính�trị�của�Việt�Nam,�văn�học�trung�
-�cận�đại�còn�có�thể�được�nhìn�từ�phương�diện�diễn�ngôn�
(discourse)1�của�chủ�thể�sáng�tác.�Đó�có�thể�là�diễn�ngôn�
của�con�người�đồng�quê�thôn�dã�với�mỹ�cảm�ruộng�đồng,�
đó�có�thể�là�diễn�ngôn�của�con�người�miền�núi�đối�với�đại�
ngàn�-�không�gian�địa�văn�hóa�mà�họ�sinh�trú.�Đó�cũng�có�
thể�là�tiếng�nói�thể�hiện�xu�thế�hướng�biển�và�tư�duy�hướng�
biển�của�người�Việt.�Cùng�với�núi�và�đồng�bằng,�những�
diễn�ngôn�hướng�biển�với�những�tri�nhận�hoặc�mỹ�cảm�về�
biển�có�thể�coi�là�những�xu�hướng�không�thể�không�xem�
xét�đến�khi�nghiên�cứu�về�lịch�sử�văn�học�nói�riêng�và�lịch�

Văn�học�biển�đảo�Việt�Nam:�nhìn�từ�lý�thuyết�diễn�ngôn
Trần�Trọng�Dương�

Viện�Nghiên�cứu�Hán�Nôm

Ngày�nhận�bài�7/10/2016,�ngày�chuyển�phản�biện�19/10/2016,�ngày�nhận�phản�biện�31/10/2016,�ngày�chấp�nhận�đăng�10/11/2016

Bài�viết�khảo�sát�các�văn�liệu�của�các�hoàng�đế,�văn�nhân,�quan�lại�liên�quan�đến�biển�Đông�trong�thời�cổ�
trung�đại.�Nghiên�cứu�này�cho�thấy,�diễn�ngôn�Nho�giáo�chiếm�một�địa�vị�khá�quan�trọng,�nó�trở�thành�
bối�cảnh�tri�thức,�hệ�thống�quyền�lực�để�xâu�chuỗi�các�xu�hướng�khác�nhau�của�diễn�ngôn�văn�học.�Cùng�
với�núi�và�đồng�bằng,�những�diễn�ngôn�hướng�biển�với�những�tri�nhận�hoặc�mỹ�cảm�về�biển�đảo�có�thể�coi�
là�những�xu�hướng�không�thể�không�xem�xét�đến�khi�nghiên�cứu�về�lịch�sử�văn�học.�Như�một�sợi�chỉ�đỏ�
xuyên�suốt,�diễn�ngôn�Nho�giáo�đã�trở�thành�một�trong�những�nền�tảng�tư�tưởng,�và�là�động�lực�để�người�
Việt�hướng�biển�và�từ�biển�mở�rộng�về�phương�Nam.�Việc�áp�dụng�lý�thuyết�diễn�ngôn�trong�nghiên�cứu�
mảng�đề�tài�này�ít�nhiều�có�đóng�góp�trên�phương�diện�lý�luận�văn�học,�góp�phần�soi�sáng�một�góc�khuất�
nhưng�thú�vị�của�lịch�sử�văn�học�và�lịch�sử�văn�hóa.

Từ�khóa:�diễn�ngôn�chính�trị,�diễn�ngôn�lịch�sử,�diễn�ngôn�Nho�giáo.

Chỉ�số�phân�loại�5.10

�Email:�trantrongduonghn@gmail.com

��h����hVh�Vh�������VO���V�O��h�����k�V�R����
����h����R���kh��R���F������VFR��Vh��khR��

���������������������������������
�������

Based� on� the� primary� resources� of� literary�
written� by� kings,� of�cers,� confucians� in� the�
Vietnamese�medieval�time,�this�article�presents�a�
research�on�historical�discourses�of�the�East�sea.�
The�result�showed�that�the�Confucian�discourse�
played� an� important� role� in� Vietnamese�
literary� history.�The� Confucian� discourse� was�
the� intellectual� and� cultural� context� which�
connected� the� different� realms� of� a� literary�
phenomenon.� In� company�with� the� view� from�
the�mountain�and�delta,� the� literary�discourse�
with� the� view� from� the� sea� laid� the� political�
foundation� for� the� Vietnamese’s� Southward�
expansion.�This�article�has�partially�contributed�
to�developing�the�medieval�literary�theory,�and�
awarkening�people�to�the�hidden�but�interesting�
corner�of�the�Vietnamese�cultural�history.

Keywords:� Confucian� discourse,� historical�
discourse,�political�discourse.

�Classi�cation�number�5.10

���������������������������������

1“Discourse”�được�dịch�theo�nhiều�cách:�diễn�ngôn,�ngôn�bản,�ngữ�trình,�diễn�
từ,�lời�nói,�giải�trình�ngôn�ngữ,�diễn�trình�ngôn�ngữ...�Bản�thân�khái�niệm�“diễn�
ngôn”�có�rất�nhiều�chiều�kích�phức�tạp�khác�nhau�trong�lịch�sử�hình�thành�của�
nó.�Hay�nói�cách�khác,�tính�lịch�sử�của�“diễn�ngôn”�đã�làm�nên�tính�đa�trị,�do�nó�
được�diễn�ngôn�bởi�nhiều�học�giả�khác�nhau,�trong�những�bối�cảnh�không�hoàn�
toàn�đồng�nhất.�Ở�đây,�xin�dùng�thuật�ngữ�“diễn�ngôn”�để�lần�đầu�tiên�thử�áp�
dụng�cho�việc�nghiên�cứu�văn�học�trung�đại�Việt�Nam.�“Bản�chất�văn�học�là�diễn�
ngôn�về�đời�sống.�Là�một�loại�hình�diễn�ngôn,�văn�học�mang�tính�chất�chung�của�
diễn�ngôn�nói�chung,�nhưng�có�nét�đặc�thù.�Cái�chung�đó�là�diễn�ngôn�văn�học�
mang�tính�ý�thức�hệ;�là�phương�thức�tồn�tại�của�con�người,�kiến�tạo�nên�bản�thân�
hiện�thực;�có�quy�tắc,�cơ�chế,�chức�năng�riêng;�nghiên�cứu�diễn�ngôn�văn�học�là�
nghiên�cứu�con�người,�xã�hội,�văn�hóa”�(Trần�Đình�Sử,�2014).



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

sử�văn�hóa�Việt�Nam�nói�chung.�Việc�khảo�sát,�sưu�tầm�
nghiên�cứu�các�tác�phẩm�văn�học�hướng�biển�qua�tư�liệu�
Hán�Nôm�sẽ�góp�phần�đưa�ra�một�góc�nhìn�mới�về�mặt�tư�
liệu.�Việc�áp�dụng�lý�thuyết�diễn�ngôn�trong�nghiên�cứu�
cũng�sẽ�ít�nhiều�có�đóng�góp�trên�phương�diện�lý�luận�văn�
học,�góp�phần�soi�sáng�một�góc�khuất�-�nhưng�thú�vị�của�
lịch�sử�văn�học�và�lịch�sử�văn�hóa.

Hệ�tiêu�chí�s�u�tầm�và�nghiên�cứu�văn�liệu�h�ớng�
biển

Tiêu�chí�nội�dung

Đây�là�tiêu�chí�căn�bản�nhất�trong�quá�trình�nghiên�cứu,�
là�tiêu�chí�thuộc�về�nội�dung�phản�ánh.�Về�mặt�đại�quan,�
bất�kỳ�tác�phẩm�nào�có�đề�cập�đến�biển�đều�thuộc�phạm�
vi�sưu�tầm�và�nghiên�cứu.�Nhưng�trong�quá�trình�điều�tra,�
thực� tế�không�phải� lúc�nào�cũng�đơn�giản�như�vậy.�Bởi�
ngoài�một�số�thi�tập�chuyên�biệt�về�biển�như�Mân�hành�thi�
thoại�tập�閩行詩話集,�Đông�hành�thi�thuyết�東行詩說2,�
thì�các�tác�phẩm�văn�học�hướng�biển�lại�nằm�tản�mát�trong�
nhiều�tác�phẩm�khác�nhau.�Một�số�bài�có�thể�nằm�trong�
các�văn�tập,�thi�tập�-�tức�các�tác�phẩm�nghệ�thuật�chuyên�
biệt.�Một�số�khác�có�thể�nằm�trong�các�bộ�sử�hay�địa�chí,�
thần� tích,�ví�dụ�như�Đại�Nam�nhất� thống�chí.�Ngoài� ra,�
cũng�không� thể�không�kể�đến�nhóm�văn�bản� lưu� trữ�tại�
địa�phương,�các�văn�bia,�minh�chung,�ma�nhai,�bích�họa,�
hoành�phi�câu�đối.�Tuy�nhiên,�nhóm�cuối�cùng�này�là�khó�
sưu� tầm�nhất,� do�di� tích� tuy� nằm�dọc�duyên�hải,�nhưng�
không�phải� chỗ�nào�cũng�có�các�văn� liệu� liên�quan�đến�
biển,�và�cho�đến�nay�vẫn�chưa�có�một�đề�tài�nào�khảo�sát,�
sưu�tầm�các�tư�liệu�duyên�hải�theo�một�hệ�tiêu�chí�chuyên�
biệt.

Tiêu�chí�địa�lý�học�lịch�sử

Tiêu� chí� này� cũng� thuộc� phạm�vi� về� nội� dung� phản�
ánh�của�diễn�ngôn�văn�học.�Nhưng�nó�được�hình�thành�do�
tính�lịch�sử�của�đường�bờ�biển�Việt�Nam.�Như�ta�biết,�các�
đồng�bằng�ven�biển�trên� lãnh�thổ�nước�ta�(nhất�là�Đồng�
bằng�Bắc�Bộ)�đã�được�hình�thành�trong�thời�gian�khá�dài�
do�quá�trình�bồi�đắp�phù�sa�của�các�con�sông.�Quá�trình�
bồi�đắp�này�có�lịch�sử�hàng�ngàn�năm,�và�cho�đến�nay�vẫn�
chưa�kết�thúc.�Quá�trình�“Đông�tiến”�lấp�biển�của�các�con�
sông�trong�một�ngàn�năm�trở�lại�đây�đã�tạo�nên�diện�mạo�
cơ�bản�như�ngày�nay.�Song�từ�khía�cạnh�lịch�sử,�không�thể�
cứng�nhắc�coi�các�địa�danh�duyên�hải�hiện�tại�là�bất�biến.�
Nói�cách�khác,�các�văn�liệu�Hán�Nôm�thời�trung�đại,�một�
cách�khách�quan,�đã�phản�ánh�quá�trình�đông�tiến�của�các�
cửa�sông/cửa�biển.�Vì�thế,�khi�tiến�hành�sưu�tầm�các�văn�

liệu�hướng�biển,�tác�giả�còn�chú�ý�đến�tính�lịch�sử�của�các�
địa�danh�này.�Ở�một�chừng�mực�nào�đó,�các�văn�liệu�này�
có�thể�coi�như�là�những�sử�liệu�quý�giá�cung�cấp�cho�khoa�
địa�lý�học�lịch�sử.�

Ví�dụ,�núi�Non�Nước�(Dục�Thúy,�thành�phố�Ninh�Bình�
ngày�nay)� là�một�địa�danh�nằm�sâu� trong�đất�liền,�cách�
biển�trên�dưới�50�km.�Thế�nhưng,�ở�đời�Trần,�qua�lời�thơ�
của�Phạm�Sư�Mạnh,�chúng�ta�thấy�núi�vẫn�còn�là�đảo�nổi�
ở�mé� biển�Đông�Nam� như�một� đảo�Bồng�Doanh� trong�
tiên�cảnh.�Thêm�nữa,�một�số�địa�danh�cổ�đã�mất�cũng�cần�
được�quan�tâm,�như�cửa�biển�Thần�Phù.�Đây�là�một�cửa�
biển�rất�nổi�tiếng�được�ghi�chép�trong�nhiều�sử�liệu�quan�
phương.�Vị�thế�cảng�biển�quan�trọng�khiến�cho�cảng�biển�
này� trở� thành�khu�vực�địa� -�chính� trị�quan� trọng,�là�nơi�
hành�quân,�tập�trận,�là�nơi�giao�thương�liên�vùng,�từ�Bắc�
Bộ�vào�Thanh�Hóa�và�Nghệ�An.�Thế�nhưng,�cửa�Thần�Phù�
hiện�nay�hoàn�toàn�đã�trở�thành�đồng�bằng.�Đảo�Trích�Trợ�
nổi�tiếng�tọa�lạc�trên�cửa�biển�này�cũng�đã�trở�thành�núi.

Tiêu�chí�ngôn�ngữ�-�văn�tự

Với� đối� tượng� nghiên� cứu� là� các� tác� phẩm� văn� học�
thuộc�giai�đoạn�trung�đại�và�cận�đại�từ�năm�1945�trở�về�
trước,�chúng�tôi�cho�rằng,�cần�phải�khảo�sát�một�cách�tổng�
thể�trên�cả�hai�phương�diện�ngôn�ngữ�và�văn�tự.�Trong�đó,�
mỗi�giai�đoạn�lại�có�những�đặc�thù�riêng�do�bối�cảnh�chính�
sách�ngôn�ngữ�-�văn�hóa.�

Tiêu�chí�chủ�thể�sáng�tác�(tác�giả)

Như�phần�dẫn�nhập�đã�nêu,�bài�viết�sẽ�chú�ý�đến�việc�
nghiên�cứu�khảo�sát�các�diễn�ngôn�của�chủ�thể�sáng�tác,�
vì�thế�xác�định�phạm�vi�chủ�thể�là�một�việc�cũng�cần�nhất�
quán�ngay�từ�đầu.�Các�tác�giả�sáng�tác�văn�học�trong�giai�
đoạn�trung�-�cận�đại,�chủ�yếu�là�viết�song�ngôn�ngữ�-�song�
văn�tự,�không�phân�biệt�về�tôn�giáo�hay�vị�thế�chính�trị.�
Đó�có�thể�là�các�nhà�Nho�(như�Nguyễn�Trãi,�Nguyễn�Du,�
Nguyễn�Khuyến…),�các�Thiền�gia� (như�Huyền�Quang),�
quan�lại�(như�Lê�Quý�Đôn,�Phạm�Nguyễn�Du…),�các�vị�
thân�vương�(như�Trần�Quang�Triều,�Nguyễn�Miên�Thanh),�
hay� các� vị� hoàng� đế� (như� Trần�Thánh�Tông,�Lê�Thánh�
Tông,�Thiệu�Trị,�Tự�Đức…).�Đương�nhiên,�có�những�tác�
giả�đồng�thời�cùng�một�lúc�có�thể�thuộc�vào�hai�ba�nhóm,�
song�cơ�bản�chúng�tôi�dựa�trên�tiêu�chí�diễn�ngôn�để�tiến�
hành� phân� loại.� Chủ� thể� sáng� tác� còn� có� thể� là�một� số�
người�Hoa�kiều�(người�Minh�Hương,� tiêu�biểu�như�Mạc�
Thiên�Tích�với�nhóm�văn�đàn�Chiêu�Anh�Các�hay�Trịnh�
Hoài�Đức…).�Họ�đã�di�cư�và�định�cư�trên�lãnh�thổ�Việt�
Nam�và�trở�thành�người�Việt,�có�khả�năng�sáng�tác�song�
ngữ� (Hán/Việt).�Thực� tế,� các�nhân� vật�này� đã� trở� thành�
một�bộ�phận�của�lịch�sử�Việt�Nam,�các�tác�phẩm�của�họ�
đã�trở�thành�một�mảng�miếng�quan�trọng�trong�lịch�sử�văn�

�����������������������������

2Trịnh�Khắc�Mạnh,�2014.



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

học�trung�đại�Việt�Nam.�

Với�hệ�tiêu�chí�như�trên,�chúng�tôi�đã�sưu�tầm�được�trên�
200�tác�phẩm�văn�học�viết�về�biển�trải�dài�từ�thế�kỷ�VIII�
đến�đầu�thế�kỷ�XX,�với�bản�thảo�tác�phẩm�là�gần�400�trang�
(khổ�A4).�Số�lượng�các� tác�gia�bao�gồm�nhiều�nhân�vật�
lịch�sử�và�nhà�thơ�nổi�tiếng�như�Trần�Thánh�Tông,�Trương�
Hán�Siêu,�Phạm�Sư�Mạnh,�Nguyễn�Trãi,�Lê�Thánh�Tông,�
Lê�Hiến�Tông,�Mạc�Thiên�Tích,� Tự�Đức,�Miên�Thanh,�
Cao�Bá�Quát,�Nguyễn�Khuyến,�Phan�Bội�Châu…�Với�kết�
quả�bước�đầu�như�vậy,�bài�viết�này�tiến�hành�nghiên�cứu�
về�diễn�ngôn�hướng�biển�như�trình�bày�dưới�đây.

Các�loại�hình�diễn�ngôn�h�ớng�biển�qua�văn�liệu�Hán�
Nôm

Ở�khía�cạnh�rộng�rãi�nhất,�bất�kỳ�một�tác�phẩm�ngôn�
từ�nào�đều�có� thể� coi� là�một�diễn�ngôn� lịch�sử�bởi�mọi�
tác�phẩm�đều�có� tính� lịch� sử�của�nó�được�quy�định�bởi�
những�bối�cảnh�văn�hóa�đặc�thù�trong�đó�các�yếu�tố�tồn�
tại,�chế�ước,�quan�hệ�với�nhau�như�một�mạng�lưới�liên�văn�
bản.�Các� tác�phẩm�văn�học�hướng�biển�cũng�vậy,�đó� là�
những�văn�bản�diễn�ngôn�đa�thanh,�đa�trị.�Tính�đa�thanh,�
đa�trị�của�các�diễn�ngôn�văn�học�hướng�biển�không�chỉ�phụ�
thuộc�vào�vỏ�ngôn�ngữ/ngôn�từ,�mà�còn�chịu�sự�chi�phối�
của�các�quan�niệm�thẩm�mỹ,�các�chuẩn�mực�đạo�đức,�các�
quy�phạm�xã�hội,�bối�cảnh�tri�thức�và�quyền�lực�chính�trị�
[1].�Các�tác�phẩm�văn�học�hướng�biển,�vì�thế,�đã�tạo�nên�
một�phổ�hệ�diễn�ngôn�đa�dạng,�nhiều�màu�sắc,�như�sẽ�trình�
bày�dưới�đây.

Văn�học�hướng�biển:�diễn�ngôn�lịch�sử

Trong�thời�kỳ�độc�lập�tự�chủ,�các�sáng�tác�văn�học�biển�
đã�có�những�dấu�vết�đáng�kể�với�những�tác�phẩm�thi�ca�của�
hàng�loạt�các�tác�giả�nổi�tiếng,�mà�phần�lớn�của�các�hoàng�
đế,�các�nhà�Nho,�nhà�văn�hóa�như�Trần�Thánh�Tông,�Trần�
Nhân�Tông,�Trần�Minh�Tông,�Lê�Thánh�Tông,�Nguyễn�
Trãi…�Hàng�chục�tác�phẩm�viết�về�biển,�các�hải�cảng,�các�
danh�lam�thắng�tích�cửa�biển�đã�tạo�nên�sự�phong�phú�về�
nội�dung�nghệ�thuật.�Không�khí�chung�của�các�tác�phẩm�
này�là�ca�ngợi�vẻ�đẹp�non�sông,�các�chiến�tích�lẫy�lừng�của�
thủy�trận�trong�chiến�tranh�chống�giặc�ngoại�xâm.�Không�
thể�nghi�ngờ�rằng,�đây�là�một�mảng�văn�học�chiếm�một�
vị�trí�quan�trọng�trong�lịch�sử�văn�học�Việt�Nam.�Những�
tác�phẩm�này,�ngoài�giá�trị�như�những�sử�liệu,�còn�mang�
nhiều�giá�trị�về�mặt�văn�học.�Đó�là�cảm�hứng�dân�tộc,�cảm�
hứng�nhân�văn,�và�khái�cảm�lịch�sử…�Ví�dụ�trong�bài�thơ�
Hạnh�An�Bang�phủ,�vua�Trần�Thánh�Tông� (1240-1290)�
viết�như�sau:

Sáng�leo�lên�đỉnh�mây�trời
Tối�về�vụng�biển�nằm�ngơi�trăng�vàng

Bỗng�nhiên�được�thú�thênh�thang
Bao�nhiêu�thi�tứ�tuôn�tràn�cung�mây

Đây� là� bài� thơ� sớm�nhất� hiện� còn� viết� về� biển�Việt�
Nam,�mà�lại�là�một�tác�phẩm�của�một�vị�quốc�chủ.�Nhan�
đề�bài�thơ�cho�thấy,�tác�giả�đang�có�một�cuộc�tuần�hạnh�
(công�cán�chính�trị)�đến�một�đơn�vị�hành�chính�ngoài�biển�
là�phủ�An�Bang�(tức�Quảng�Ninh�ngày�nay).�Thế�nhưng,�
đọc�cả�bài�thơ,�chúng�ta�chỉ�thấy�một�thi�nhân�đang�thảnh�
thơi�giữa�giang�sơn�gấm�vóc.�Sáng�leo�lên�đỉnh�núi�phủ�
đầy�mây�nổi,�chiều�về�lại�nằm�ngủ�trong�vịnh�trăng�trong.�
Xúc�cảnh�sinh�tình,�nên�nhà�thơ�mới�dạt�dào�thi�tứ.�Trong�
cảm�hứng�của�ông,�cái�đẹp�của�non�sông�có�khi�còn�gắn�
liền�với�cảm�hứng�thế�sự,�cảm�hứng�chính�trị�như�bốn�câu�
thơ�cuối�của�bài�Hạnh�Thiên�Trường�hành�cung:

Trăng�vô�sự�chiếu�người�vô�sự
Nước�mùa�thu�ngậm�trời�mùa�thu

Bốn�bể�đã�trong,�nhơ�đã�lắng�
Năm�nay�chơi�thú�vượt�năm�xưa

Bài�thơ�cho�thấy�một�tâm�thái�an�lạc,�tĩnh�tại.�Sự�tĩnh�
tại,�an� lạc�không�chỉ� tồn� tại�như�một�cảm�xúc� thẩm�mỹ�
mà�còn�như�một�triết�lý�nhân�sinh�[2].�Đó�là�khoảnh�khắc�
nhàn�hạ�giữa�trăm�công�nghìn�việc�của�một�vị�đế�vương.�
Đầu�bài�thơ�là�khung�cảnh�thanh�u,�ắng�lặng.�Nhà�thơ�ca�
ngợi�vùng�đất�Thiên�Trường�như�một�đảo�châu�trong�các�
tiên�đảo�huyền�thoại.�Trăm�loài�chim�hót�véo�von�như�sênh�
phách.�Ngàn�hàng�quýt�xanh�mướt�gợi�nhớ�đến�điển�“nô�
bộc�quất”�của�Lý�Hoành�[3],�hàm�ý�nhấn�mạnh�sự�phong�
nhiêu�của�sản�vật�như�là�một�biểu�hiện�của�một�nền�chính�
giáo�lành�mạnh.�Còn�con�người�chủ�thể�ở�đây,�tuy�thảnh�
thơi�đấy,�tuy�nhàn�tản�đấy,�nhưng�kể�cả�trong�lúc�đó,�ông�
vẫn�nghĩ�về�những�vấn�đề�của�đất�nước:�“bốn�biển�trong�
xanh�bởi�đã�sạch�bóng�quân�thù”.�Câu�thơ�hẳn�có�sự�hồi�
hướng�đến�cuộc�chiến�oai�hùng�chống�giặc�Nguyên�Mông�
năm�nào.�

Khái�cảm�lịch�sử�với�cái�nhìn�“siêu�việt�thời�gian”�có�
thể�coi�là�một�đặc�điểm�điển�hình�trong�thi�pháp�văn�học�
trung�đại.�Bất�kỳ�ai,�nếu�một�lần�có�cơ�hội�được�đứng�trên�
những�địa�danh�đã�đi�vào�lịch�sử�như�Bạch�Đằng�cũng�đều�
có�chung�một�cảm�hứng�như�vậy,�từ�Trần�Anh�Tông,�Trần�
Minh�Tông,�cho�đến�Trương�Hán�Siêu,�Nguyễn�Trãi:

Khí�biển�hơi�may�thổi�lạnh�rùng
Bạch�Đằng�qua�cửa�nhẹ�buồm�dong�
Chòm�chòm�núi�đá�kình�băm�xác
Lớp�lớp�bờ�lau�kiếm�nát�chồng�

(朔風吹海氣凌凌，�輕起吟帆過白藤。�鱷斷鯨刳山曲
曲，�戈沉戟折岸層層)

(nhóm�Đào�Duy�Anh�dịch)



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

Với�Nguyễn�Trãi,�khi�nhìn�biển,�ngoài�khái�cảm�lịch�
sử,�ông�luôn�đưa�ra�những�nhận�định�về�quy�luật�của�vũ�
trụ�và�lẽ�hưng�vong�của�cuộc�đời.�

Cọc�đóng�trùng�trùng�trước�sóng�khơi�
Lại�ngầm�lưới�sắt�bủa�nơi�nơi

Lật�thuyền�biết�hẳn�dân�như�nước�
Dựa�hiểm�bằng�đâu�mệnh�tại�trời�

(樁木重重海浪前，沉江鐵鎖亦徒然。�覆舟始信民猶
水，�恃險難憑命在天)

(Lê�Cao�Phan�dịch)

Nhìn�cửa�biển�như�một�hệ�thống�phòng�thủ�then�chốt�
với� rừng� cọc� lưới� sắt� -� binh�hùng� tướng�mạnh,�nhà� thơ�
không�chỉ�đề�cập�đến�những�nỗ�lực�về�quân�sự�và�nghệ�
thuật�binh�pháp,�mà�còn�đặt� nó� trong� quan�niệm�chung�
về� sự� tổng�hòa�của� các�yếu� tố� địa�chính� trị� để� làm�nên�
sự�vững�mạnh�của�một�đất�nước.�Đó�là�sự�tổng�hòa�của�
ba�yếu�tố:�thiên�thời�-�địa�lợi�-�nhân�hòa�theo�quan�niệm�
truyền�thống.�Quân�sự�hùng�hậu�chỉ�là�một�biểu�hiện�của�
“nhân�hòa”,�còn�điều�cơ�bản�nhất�của�sức�mạnh�quân�sự,�
của�sự�vững�bền�thể�chế�và�sự�tồn�vong�của�triều�đại�chính�
là�ở�“lòng�dân”.�

Như�trên�đã�phân�tích,�diễn�ngôn�Nho�giáo,�đồng�thời�
với�diễn�ngôn�lịch�sử,�đã�chi�phối�đến�hệ�hình�tư�tưởng�và�
quan�niệm�thẩm�mỹ�của�các�sáng�tác�văn�học�hướng�biển.�
Tiếp�theo�đây,�chúng�tôi�sẽ�đi�sâu�vào�một�phương�diện�
khác�của�diễn�ngôn�Nho�giáo�qua�trường�hợp�các�bài�thơ�
của�hoàng�đế�Lê�Thánh�Tông.

Văn�học�hướng�biển:�diễn�ngôn�chính�trị�-�đạo�đức

Với�55�bài�thơ�hiện�còn,�Lê�Thánh�Tông�là�tác�gia�văn�
học�hướng�biển�lớn�nhất�trong�lịch�sử�văn�học�Việt�Nam.�
Ông�là�vị�quân�vương�dựng�nên�một�diễn�ngôn�chính�trị�
rõ� rệt�về�biển�đảo�thông�qua�hệ�thống�các�bài�thơ�“nhật�
ký�công�vụ”�trong��suốt�cuộc�đời�38�năm�cai�trị�đất�nước.�
Mỗi�một� bài� thơ� như�một� “cột�mốc� lịch� sử”,� “cột�mốc�
văn�hóa”�cắm�chốt�ở�những�cửa�biển�-�địa�điểm�quan�yếu�
theo�dọc�dài�đất�nước,�như�Bạch�Đằng,�Du�Húc,�Kinh�Lư,�
Thần� Phù,�Hải�Vân,� Tư�Dung,� Nhật� Lệ,� Bố�Chánh,�Di�
Luân,�Xích�Lỗ...�Sự�xuất�hiện�mật�tập�các�tác�phẩm�văn�
học�hướng�biển�với�hàng�chục�địa�danh�biển�đảo�của�Lê�
Thánh�Tông�không�phải�ngẫu�nhiên�mà�là�kết�quả�tất�yếu�
từ�một�nhận�thức�chính�trị�-�văn�hóa�có�hệ�thống,�có�tầm�
chiến�lược�và�tầm�viễn�kiến�lâu�dài.�

Trước�đây,�trong�bài�“Khảo�về�văn�hiến�Đại�Việt�qua�
trường�hợp�hoàng�đế�Lê�Thánh�Tông”,�chúng�tôi�cho�rằng�
ông�thuộc�loại�hình�hoàng�đế�kiến�tạo�văn�hóa,�kiến�tạo�
văn�hiến�thông�qua�tư�duy�tổng�thể�và�chiến�lược�tổng�thể�
cho�Đại�Việt�vào� thế�kỷ�XV.�Đó�là�sự�hoạch�định�ở�các�

phương� diện� ngôn� ngữ,� văn� tự,� thư� tịch,� người� hiền� tài�
(nguyên�khí�quốc�gia),�phong�tục�tập�quán,�điển�chương�
chế�độ,�văn�chương�và�giáo�dục�khoa�cử�[4].�Ông�đã�sai�
quần�thần�biên�soạn�những�bộ�sách�quan�trọng�hàng�đầu�
trong� lịch� sử�văn�hóa�Việt�Nam,�như�Thiên�Nam�dư�hạ�
tập,�Hồng�Đức�bản�đồ,�Đại�Việt�sử�ký�toàn�thư,�Quốc�triều�
hình�luật�(Bộ�luật�Hồng�Đức),�Lê�triều�quan�chế,�Sĩ�hoạn�
châm�quy…�

Với�một�tư�duy�tổng�thể�toàn�diện�như�vậy,�biển�đảo�
đã� trở�thành�một�đề�tài� không�thể�thiếu�trong�hoạt�động�
kiến�tạo�văn�hóa�của�Lê�Thánh�Tông.�Như�trên�đã�nêu,�Lê�
Thánh�Tông�là�một�nhà�chính�trị�kiến�tạo�thể�chế,�kiến�tạo�
lộ�trình�phát�triển,�và�hoạch�định�chiến�lược�văn�hóa�quân�
sự�với�cái�nhìn�địa�chính�trị�sâu�sắc.�Năm�1467,�ông�đã�ra�
lệnh�cho�quần�thần�vẽ�bản�đồ�12�thừa�tuyên3,�năm�1469,�
quy�định�bản�đồ�của�phủ,�châu,�huyện,�xã,� trang,� sách4.�
Năm�1490,�các�bản�đồ�ấy�được�tập�đại�thành�bộ�sách�Hồng�
Đức� bản�đồ�nổi� tiếng.�Nếu�như�Hồng�Đức�bản� đồ� như�
một�văn�bản�tổng�thể�về�hình�thế�núi�sông�của�đất�nước,�
thì�những�bài�thơ�hướng�biển�của�Lê�Thánh�Tông�như�là�
những�dòng�châu�phê�chói�đỏ�trên�tấm�bản�đồ�ấy.�Đằng�
sau�mỗi�bài�thơ�là�một�diễn�ngôn�lịch�sử,�một�diễn�ngôn�
về�chính�trị�-�đạo�đức:

Diệt�bạo�là�nhân,�bậc�đế�vương
Làm�vua�hiếu�chiến�dám�đâu�màng...
Biển�Nam�một�buổi�tan�kình�ngạc
Núi�Mộ�công�thành�yết�cáo�chương�

(除�殘�去�暴�帝�王�仁,�敢�作�窮�兵�贖�武�君…�
佇�見�海�南�鯨�鱷�斷,�暮�奴�山�勒�告�成�文)

(Ngô�Linh�Ngọc�dịch)

Bài� thơ�Khải� hành� được� viết� khi� ông� nhổ� neo� xuất�
quân�Nam�chinh�tiến�đánh�Chiêm�Thành.�Ông�nhận�thức�
rõ�rằng,�gây�việc�can�qua�là�biểu�hiện�của�một�quân�vương�
hiếu�chiến.�Song�cuộc�Nam�chinh�của�ông�được�đặt�trên�
một�bối�cảnh�chính�trị�cụ�thể:�sự�giằng�co�lãnh�thổ�giữa�hai�
vương�quốc5.�Trước�đó�năm�1469,�người�Chiêm�đã�cướp�
phá�Hóa�Châu6.�Tháng�8�năm�1470,�Trà�Toàn�đã�đem�hơn�
10�vạn�quân�thủy�bộ�đánh�úp�Hóa�Châu7.��Tháng�10�năm�
ấy,�sai�sứ�sang�nhà�Minh�báo�việc�Chiêm�Thành,�tháng�11�
đặt�52�điều�lệnh�về�việc�hành�binh�.�Như�vậy,�việc�xuất�
�����������������������������

3Ngô�Sĩ�Liên.�Đại�Việt�sử�ký�toàn�thư.�Bản�kỷ�thực�lục�-�Kỷ�nhà�Lê.�Quyển�
XII.�Trang�36b.
4Ngô�Sĩ�Liên.�Đại�Việt�sử�ký�toàn�thư.�Bản�kỷ�thực�lục�-�Kỷ�nhà�Lê.�Quyển�
XII.�Trang�51a.
5Xem�Li�Tana�(1992,�tái�bản1999,�tr.�25-28).
6Ngô�Sĩ�Liên.�Đại�Việt�sử�ký�toàn�thư.�Bản�kỷ�thực�lục�-�Kỷ�nhà�Lê.�Quyển�
XII.�Trang�50a.
7Ngô�Sĩ�Liên.�Đại�Việt�sử�ký�toàn�thư.�Bản�kỷ�thực�lục�-�Kỷ�nhà�Lê.�Quyển�
XII.�Trang�54b.
�Ngô�Sĩ�Liên.�Đại�Việt�sử�ký�toàn�thư.�Bản�kỷ�thực�lục�-�Kỷ�nhà�Lê.�Quyển�
XII.�Trang�55a.



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

chinh� được� ông� thực� hiện� bài� bản� đúng� theo� quy� trình�
chính� trị,� và� coi� là�một� hành� động� “trừ� gian� diệt� bạo”,�
“điếu�dân�phạt�tội”9.�Đó�là�biểu�hiện�lòng�Nhân�của�bậc�
đế�vương�đối�với�nhân�dân.�Từ�một�nhãn�quan�chính�trị�có�
kinh�nghiệm�lịch�sử,�ông�lập�tức�nhận�ra�rằng,�đây�là�một�
cơ�hội�chính�thức�-�một�lý�do�chính�đáng�để�xóa�Chiêm�
Thành� khỏi� bản� đồ�của� lịch� sử� “biển� lớn�Chiêm�Thành�
quăng�roi�lấp�cạn”:

Nhà�vua�liệu�kế�vì�tông�miếu,
Tướng�sĩ�mong�tên�sáng�sử�xanh
Cắp�núi�qua�khơi,�ngời�khí�trẻ

Cầu�vồng�chín�đợt�sáng�lung�linh�
(君�王�圖�遠�宗�祧�計，烈�士�思�垂�竹�帛�名。
年�少�挾�山�超�海�氣，長�虹�皓�皓�九�霄�明)

(Ngô�Linh�Ngọc�dịch)

Đọc� những� lời� thơ� trên� đây,� ta� phần� nào� hiểu� thêm�
được�diễn�ngôn�chính�trị�-�đạo�đức�của�Lê�Thánh�Tông.�
Xuất�phát�điểm�là�sự�gây�hấn�của�Chiêm�Thành�“hoang�
bạo”10,�buộc�hoàng�đế�phải�đích�thân�xuất�chinh�để�“diệt�
bạo�trừ�thù”11.�Đó�là�lòng�nhân,�đồng�thời�cũng�là�cái�tráng�
tâm�đối�với�thương�sinh12.�Theo�quan�niệm�truyền�thống�
của�Nho�gia,�bậc�thánh�vương�xuất�quân�đánh�dẹp�những�
kẻ�láng�giềng�không�quy�phục�là�một�hành�vi�chính�trị�-�
đạo�đức�của�các�bậc�tiên�vương�tiên�hiền�thời�cổ13.�Như�
thế,�việc�chinh�phạt�là�một�hành�động�đa�trị:�với�giặc�là�
trừ�bạo�ngược�thể�hiện�đạo�Nghĩa,�với�dân�là�thể�hiện�lòng�
Nhân,�với�xã�tắc�là�thể�hiện�trách�nhiệm�hành�Đạo�của�một�
hiền�vương�văn�minh,�với�tổ�tông�là�sự�thực�hiện�của�đạo�
Hiếu.�Mục�đích�của�hành�động�điếu�phạt�là�để�hướng�đến�
một�xã�hội�thái�bình.�

Trên� đây� là�những�nghiên� cứu� về� nền� tảng� tư� tưởng�
Nho�giáo,�và�ý�thức�về�quyền�lực,�hệ�thống�tri� thức�như�
là�một�trường�lực�để�cấu�thành�diễn�ngôn�của�hoàng�đế�

Lê�Thánh�Tông.�Ở�một�khía�cạnh�khác,�như�lời�của�Jakob�
Tor�ng,�diễn�ngôn�chính�trị�-�đạo�đức�của�Lê�Thánh�Tông�

là�“kết�quả�của�thao�tác�có�tính�chất�quyền�năng,�nhằm�xác�
lập�địa�vị�đứng�đầu�về�chính�trị,�đạo�đức�trí�tuệ�trong�xã�
hội”14.�Dĩ�nhiên,�các�tác�phẩm�văn�học�biển�đảo�của�tác�giả�
này�và�của�nhiều�tác�giả�khác�không�chỉ�dừng�lại�ở�đó,�mà�

nó�còn�được�thể�hiện�ở�một�chiều�kích�khác:�diễn�ngôn�trữ�
tình,�mà�bài�viết�này�chưa�thể�đề�cập�đến�do�khung�khổ�
dung�lượng�không�cho�phép.�

Kết�luận

Bài�viết�đã�đưa�ra�một�cách�nhìn�mới�về�lịch�sử�văn�học�

Việt�Nam�qua�mảng�văn�liệu�hướng�biển.�Biển�không�hẳn�
là�một�không�gian�hoạt�động�được�phản�ánh�một�cách�vô�
thức,�mà�thực�sự�đã�trở�thành�một�đối�tượng/một�chủ�đề�
của�hoạt�động�sáng�tác�văn�học.�Tư�duy�hướng�biển�và�văn�

học�biển�đảo�vốn�được�xây�dựng�từ�“cơ�tầng�văn�hóa�biển”�
[5],�là�xu�hướng�không�thể�không�xét�đến�trong�diễn�trình�
lịch�sử�Việt�Nam.�Góc�độ�này�phần�nào�mở�ra�tầm�nhìn�
rộng�lớn�hơn�so�với�nhãn�quan�hướng�Bắc�truyền�thống.�

Người�Việt,� từ�đất� liền�nhìn� ra�biển�lớn,� rồi� từ�biển� lớn�
nhìn�lại�đất�liền�[6]�để�từ�đó�thấy�được�tổng�thể�các�yếu�tố�
địa�chính�trị,�địa�văn�hóa�đã�tạo�lập�nên�các�cạnh�khía�khác�
nhau�của�diễn�ngôn�lịch�sử.�Với�những�phác�thảo�ban�đầu,�

chúng�tôi�thấy,�diễn�ngôn�Nho�giáo�chiếm�một�địa�vị�khá�
quan�trọng,�dường�như�nó�trở�thành�bối�cảnh�tri�thức,�hệ�
thống�quyền�lực�để�xâu�chuỗi�các�xu�hướng�khác�nhau�của�
diễn�ngôn�văn�học.�Như�một�sợi�chỉ�đỏ�xuyên�suốt,�diễn�

ngôn�Nho�giáo�đã�trở�thành�một�trong�những�nền�tảng�tư�
tưởng,�và�là�động�lực�để�người�Việt�hướng�biển,�và�từ�biển�
mở�rộng�về�phương�Nam.�

�����������������������������

Tài�liệu�tham�khảo
[1]�Trần�Đình�Sử�(2014),�"Bước�ngoặt�diễn�ngôn�và�sự�đổi�thay�hệ�hình�

nghiên�cứu�văn�học”,�Link:�https://trandinhsu.wordpress.com.�

[2]�Huệ�Chi�(1983),�“Động�và�tĩnh�của�đất�nước�qua�thơ�các�vị�vua�thi�sĩ�

đời�Trần”,�Mấy�vẻ�mặt�thi�ca�Việt�Nam�thời�kỳ�Cổ�cận�đại,�Nhà�xuất�bản�Tác�

phẩm�mới,�Hà�Nội,�tr21-38.�Tái�bản�2013,�Văn�học�cổ�cận�đại�Việt�Nam:�từ�góc�

nhìn�văn�hóa�đến�các�mã�nghệ�thuật,�Nhà�xuất�bản�Giáo�dục.

[3]�Trần�Trọng�Dương�(2014),�Nguyễn�Trãi�quốc�âm�từ�điển,�Nhà�xuất�bản�

Từ�điển�Bách�khoa,�Hà�Nội.

[4]�Trần�Trọng�Dương�(2011),�“Văn�hiến�Đại�Việt�thế�kỷ�XV�qua�trường�

hợp� hoàng� đế� Lê�Thánh�Tông”,�Tạp� chí� Nghiên� cứu� và� Phát� triển,�Số� 06,�

tr.03-28.

[5]�Nguyễn�Văn�Kim�(chủ�biên,�2011),�Người�Việt�với�biển,�Nhà�xuất�bản�

Thế�giới,�Hà�Nội.

[6]�Tana�Li�(2006),�“A�View�from�the�Sea:�Perspectives�on�the�Northern�

and�Central�Vietnamese�Coast”,�Journal�of�Southest�Asian�Studies�(SEAS),�37,�

pp.83.

�����������������������������
9Lẽ�trời�thiện�-�ác,�gương�nhân�quả,�Diệt�bạo�vì�dân,�đạo�đế�vương.�Thất�đức,�
Trà�Toàn�dân�chán�bỏ,�tội�nhiều,�họa�lớn,�lẽ�không�thương!�(Ngô�Linh�Ngọc)

(吊�民�伐�罪�帝�王�兵,��茶�全�七�德�人�心�去.�茶�全�七�德�人�心�去,�
上�六�囂�囂�不�富�冥�-�Trú�Điển�Du�hải�khẩu).�Xem�thêm�diễn�ngôn�chính�
trị�đạo�đức�qua�tờ�chiếu�thân�chinh�[Ngô�Sĩ�Liên.�Đại�Việt�sử�ký�toàn�thư.�Bản�
kỷ�thực�lục�-�Kỷ�nhà�Lê.�Quyển�XII.�Trang�55a�-58a].
10Giặc�Chiêm�ác,�phạt�đáng�đời,�trách�gì�ai,�chớ�oán�trời�nữa�chi!�(Ngô�Linh�
Ngọc)�(占�城�荒�暴�奸�明�罰,�亦�不�尤�人�不�怨�天�-�Kỳ�La�hải�khẩu).
11Đợi�sáng�hồi�lâu�dòng�mộng�tắt,�Diệt�thù�hừng�hực�chí�xông�pha�(Ngô�Linh�
Ngọc)�(待�旦�坐�長�殘�夢�斷,�不�勝�覆�暴�殄�讎�情�-�Hoa�Cái�cảng).
12Vững�vàng�lướt�sóng�chân�đều�bước,�Gắng�gỏi�vì�dân�chí�cả�nuôi�(咸�股�縱�
橫�凌�碧�浪,�壯�心�多�少�在�蒼�生�-�Nhập�Hoa�Cái�cảng).
13Vua�hiền�trị�láng�giềng�ngông�ngược,�Công�việc�người�xưa�cũng�thế�này�(Ngô�
Linh�Ngọc)�(謙�五�以�鄰�征�不�服,�先�賢�作�福�作�威�年�-�Hiểu�xuất�
Thiết�sơn�cảng).�Lời�Hào�Lục�ngũ�quẻ�Khiêm�trong�Kinh�Dịch:�“khiêm�tốn�sai�
khiến�được�kẻ�láng�giềng.�Lợi�dụng�lấn�đánh�không�gì�không�lợi”.�Cũng�viết:�
“Lợi�dụng�lấn�đánh�là�chỉ�việc�lấn�đánh�kẻ�không�phục”.�Hào�Khiêm�tượng�
cho�ngôi�vua.

�����������������������������
14Lý�thuyết�hiện�đại�về�diễn�ngôn�(2006,�Ekaterenburg)�(chuyển�dẫn�Trần�Đình�
Sử,�2013).


