
����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

Bối�cảnh�chung�ra�đời�các�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�
H�ơng,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo

Những�người�tha�phương,�khai�hoang�bờ�cõi�từ�miền�
Bắc,�miền�Trung�vào�miền�Nam�vào�cuối�thế�kỷ�XVIII�
nửa�đầu�thế�kỷ�XIX�có�nhu�cầu�rất�lớn�về�tín�ngưỡng,�
tâm�linh�nhưng�do�trình�độ�học�vấn�của�họ�khó�tiếp�thu�
được�giáo�lý�cao�siêu�của�Phật�giáo,�tư�tưởng�Nho�giáo�
và�Đạo�giáo.�Bên�cạnh�đó,�chiến�tranh�biên�giới,�chính�
sách�di�dân�lập�đồn�điền�đưa�đến�những�biến�động�về�
mặt�chính�trị,�văn�hóa�-�xã�hội...�Nạn�mất�mùa,�đói�kém�
diễn�ra�liên�miên,�địa�chủ�chiếm�ruộng�đất�làm�đời�sống�
nông�dân�vô�cùng�điêu�đứng.

Với�tình�hình�kinh�tế�-�xã�hội,�văn�hóa,�tín�ngưỡng�
và�hoàn�cảnh�lịch�sử�của�vùng�đất�Nam�Bộ�vào�giữa�thế�
kỷ�XIX�đã�hội�tụ�đủ�điều�kiện�ra�đời�các�tôn�giáo�Bửu�
Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�Hòa�
Hảo�ở�miền�Nam�Việt�Nam,�chủ�nghĩa�Mác�-�Lênin�
cũng�từng�đề�cập�rằng:�tôn�giáo�là�một�hiện�tượng�xã�
hội,�nó�có�nguồn�gốc�từ�những�sự�hạn�chế�của�các�mối�
quan�hệ�giữa�con�người�với�tự�nhiên�và�đối�với�nhau.�
Sự�bất�lực�trước�những�sức�mạnh�tự�nhiên�cũng�như�xã�
hội�đã�nảy�sinh�nhu�cầu�đền�bù�cho�những�hạn�chế�đó.

Những�năm�đầu�của�thế�kỷ�XIX,�ở�miền�Nam�Việt�
Nam�thường�xuyên�xảy�ra�những�trận�đại�dịch�[1],�nạn�
lũ�lụt�hàng�năm�của�quy�luật�tự�nhiên,�tình�trạng�thiếu�
nước�ngọt�để�phục�vụ�sinh�hoạt�và�canh�tác�trong�mùa�
khô�dẫn�đến�mất�mùa,�đói�kém...�Bên�cạnh�đó,�chính�

Mối�quan�hệ�giữa�các�tôn�giáo��ửu��ơn��ỳ��ương,�
Tứ�����iếu��ghĩa�và��hật�giáo��òa��ảo�ở�Việt�Nam
Huang�Yong�Feng1,�Nguyễn�Phước�Tài1*,�Nguyễn�Thuận�Quý2

1Khoa�Triết�học,�Học�viện�Nhân�văn,�Đại�học�Hạ�Môn,�tỉnh�Phúc�Kiến,�Trung�Quốc
2Trung�tâm�Bồi�dưỡng�nhà�giáo,�Trường�Đại�học�Đồng�Tháp

Ngày�nhận�bài�14/3/2016,�ngày�chuyển�phản�biện�18/3/2016,�ngày�nhận�phản�biện�15/4/2016,�ngày�chấp�nhận�đăng�31/5/2016

Các�yếu�tố�như�văn�hóa,�tâm�lý�con�người,�tâm�lý�xã�hội,�điều�kiện�kinh�tế�-�xã�hội�và�hoàn�cảnh�lịch�sử�
là�những�điều�kiện�cần�và�đủ�để�cho�một�tôn�giáo�ra�đời.�Đó�cũng�chính�là�nguyên�nhân�dẫn�đến�sự�hình�
thành�và�phát�triển�các�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo�ở�miền�
Nam�Việt�Nam.�Mặc�dù�có�tên�gọi,�giáo�lý,�tôn�chỉ�hành�đạo�riêng...,�nhưng�chung�quy�lại,�các�tôn�giáo�này�
có�mối�quan�hệ�biện�chứng�với�nhau.�Bài�viết�nêu�lên�những�điểm�tương�đồng�và�dị�biệt�của�các�tôn�giáo�
Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo�ở�Việt�Nam�để�thấy�rõ�mối�quan�hệ�biện�
chứng�của�ba�tôn�giáo�bản�địa�này.

Từ�khóa:�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Phật�giáo�Hòa�Hảo,�quan�hệ�biện�chứng,�tương�đồng�và�dị�biệt,�Tứ�Ân�Hiếu�
Nghĩa.

Chỉ�số�phân�loại�5.11

�Tác�giả�liên�hệ:�Email:�nptaidhdt@gmail.com�

�kh��hO���R�Vk�s���R����kh��hO���R�V�
R�������R�������R������������h����k���
�����R����R�����k�V�������h����

���������������������������������

�������

Such� elements� as� culture,� human� psychology,�
social� psychology� in� association� with� socio-
economic�conditions�and�history�context�were�the�
necessary�and�adequate�conditions�for�a�birth�of�a�
religion.�These�social�factors�were�also�the�reasons�
of�the�emergence�and�development�of�indigenous�
religions�in� the�South�of�Vietnam,�including�Buu�
Son�Ky�Huong,�Tu�An�Hieu�Nghia,�and�Hoa�Hao�
Buddhism.� These� religions� have� their� speci�c�
characteristics� of� tenets,� dogmas,� and� religious�
guidelines,� but� generally,� they� have� dialectical�
relations�in�a�complex�interaction�with�each�other.�
This� article� aims� to� analyze� the� similarities� and�
differences� among� Buu� Son� Ky� Huong,� Tu� An�
Hieu�Nghia,�and�Hoa�Hao�Buddhism,�then�clarify�
the�aforementioned�dialectical�relation.

Keywords:�Buu�Son�Ky�Huong,�dialectical�relation,�
differences� and� similarities,� Hoa� Hao� Buddhism,�
Tu�An�Hieu�Nghia.

Classi�cation�number�5.11



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

quyền�thực�dân�Pháp�và�một�số�quan�sai�của�Triều�đình�
nhà�Nguyễn�ra�tay�đàn�áp,�bóc�lột�nông�dân�bằng�nhiều�
loại� thuế�khác�nhau,�di�dân� lập�đồn�điền� (nhất� là� thời�
Minh�Mạng)�[2]…�Chính�những�sự�tác�động�ấy�đã�làm�
cho�đời�sống�người�dân�lâm�vào�cảnh�cùng�cực,�khổ�đau�
và�chết�chóc.�Họ�bế�tắc�không� tìm�ra� lối�thoát�ở� cuộc�
sống�hiện�tại,�khủng�hoảng�về�tư�tưởng,�đây�là�tiền�đề�và�
điều�kiện�thuận�lợi�cho�sự�ra�đời�các�tôn�giáo�bản�địa�ở�
miền�Nam�Việt�Nam:�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�
Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo.�Hầu�hết�các�tôn�
giáo�này�ra�đời�đều�thực�hiện�chức�năng�trị�bệnh�cứu�đời,�
khuyên�dạy�tín�đồ�làm�lành,�lánh�dữ,�tự�sửa�mình.

Các�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�H�ơng,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�
và�Phật�giáo�Hòa�Hảo�ở�miền�Nam�Việt�Nam

Sơ�lược�các�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�
Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo

Bửu�Sơn�Kỳ�Hương:

Khi�người�nông� dân�nghèo�khổ,� lạc� lõng�bơ� vơ�và�
phải� đối�chọi� với�bệnh� tật� hoành�hành�và� đời� sống� bị�
thực�dân�Pháp�đàn�áp,�vơ�vét,�các�chính�sách�của�địa�chủ�
phong�kiến�thời�bấy�giờ,�họ�cảm�thấy�yếu�đuối�và�bất�
lực�trước�cuộc�sống�nên�trông�chờ�vào�“điều�kỳ�diệu”�
của�thần�linh,�phép�lạ�ở�một�đấng�siêu�nhiên�nào�đó�ra�
tay�cứu�dân,�độ�thế;�và�ông�Đoàn�Minh�Huyên�đã�xuất�
hiện�như�một�vị�cứu�tinh,�một�vị�“Hoạt�Phật”�(Bouddha�
Vivant)�giáng�thế�cứu�đời�trong�hoàn�cảnh�đó.�Như�vậy,�
với�các�điều�kiện:�văn�hóa,�tâm�lý�con�người,�tâm�lý�xã�
hội,�tình�hình�kinh�tế�-�xã�hội�đã�hội�tụ�đủ�các�điều�kiện�
để�một�tôn�giáo�ra�đời�và�đó�cũng�chính�là�điều�kiện�ra�
đời�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương.

Ông� Đoàn� Minh� Huyên� sinh� vào� ngày� rằm,� tháng�
mười�năm�Đinh�Mão�(năm�1807),�đời�Gia�Long�thứ�VI�tại�
làng�Tòng�Sơn,�tổng�An�Tịnh,�huyện�Vĩnh�An,�phủ�Định�
Viễn,�trấn�Vĩnh�Thạnh�(ngày�nay�là�huyện�Lấp�Vò,�tỉnh�
Đồng�Tháp),�là�người�sáng�lập�ra�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�
Hương�(hay�còn�gọi�là�đạo�Lành)�[3]�“Điều�thứ�chín�đạo�
lành�căn�bản;�Giữ�làm�sao�có�bạn�không�thù…�vừa�no,�đủ�
ấm�đèo�bồng�làm�chi”.�Ông�đã�sử�dụng�4�chữ�khoán�thủ�
trong�bài�thơ�“Tứ�Bửu�Linh�Tự”�để�đặt�tên�cho�tôn�giáo�
của�mình.�Bài� thơ�“Tứ�Bửu�Linh�Tự”�đọc� theo�chiều�
dọc�và�chiều�ngang�đều�có�ý�nghĩa�là�để�ghi�dấu�chỗ�phát�
tích�của�tôn�giáo�do�ông�sáng�lập�và�báo�tin�một�chuyển�
biến�lớn�trong�đời�sống�của�dân�tộc�Việt�Nam.

Đây�là�cách�đọc�theo�chiều�ngang�của�bài� “Tứ�Bửu�
Linh�Tự”

“Bửu�Ngọc�Quân�Minh�Thiên�Việt�Nguyên��

Sơn�Trung�Sư�Mạng�Địa�Nam�Tiền��
Kỳ�Niên�Trạng�Tái�Tân�Phục�Quốc��

Hương�Xuất�Trình�Sanh�Tạo�Nghiệp�Yên”

Và�cách�đọc�theo�chiều�dọc:

“Bửu�Sơn�Kỳ�Hương

Ngọc�Trung�Niên�Xuất

Quân�Sư�Trạng�Trình

Minh�Mạng�Tái�Sanh

Thiên�Địa�Tân�Tạo

Việt�Nam�Phục�Nghiệp

Nguyên�Tiền�Quốc�Yên”

Chữ�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�có� thể�được�hiểu�là�Núi�
Báu� (núi� Cấm,�An� Giang)� tỏa� hương� thơm� đặc� biệt,�
sau�này� sẽ� làm� rạng�danh�nước�Việt�Nam,� tiếng� thơm�
lạ� vươn� ra� ngoài� cõi� biên� thùy� báo� tin�một� nguồn� ân�
thánh� triết� ra�đời� tạo� lập�một�kỷ� nguyên�mới,�cõi� đời�
Thượng�ngươn�lạc� [4].�Bên�cạnh�đó,�cũng�còn�một� số�
cách�giải� thích�khác�mà�cách�nào�cũng�có�ý�nghĩa�khá�
sâu�sắc.�Chẳng�hạn,�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�ý�muốn�ví�mỗi�
con�người�là�một�ngọn�núi�quý,�trong�đó�có�sẵn�hương�
thơm�(Thiện�tính,�Phật�tính),�con�người�cần�hiểu�điều�đó�
và� sống�cùng�với�nó.�Hoặc� theo�tài� liệu�biên� soạn�lưu�
hành�nội�bộ�của�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�nói�về�lịch�sử�của�
Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�đã�lý�giải�4�chữ�Bửu�-�Sơn�-�Kỳ�-�
Hương,�tương�ứng�với�4�vị�hoạt�phật:�“Chữ�Bửu�là�hiệu�
Phật�vương;�Chữ�Sơn�Phật�Thầy�tin�tưởng�phước�dư;�
Chữ�Kỳ�là�hiệu�Bổn�sư;�Chữ�Hương�Phật�trùm�bốn�
chữ�phải�mang”.

Ông�Đoàn�Minh�Huyên�thọ�50�tuổi,�tịch�tại�núi�Sam�
vào�giờ�Ngọ�ngày�12�tháng�Tám�năm�Bính�Thìn�(1856).�
Từ�năm�1856�đến�1873,�được�xem�là�giai�đoạn�phát�triển�
của�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�khi�ông�tịch�còn�lưu�
truyền�lại�quyển�“Sấm�truyền�Đức�Phật�Thầy�Tây�An”�
do�Đồ�Trương�sao�chép�lại�qua�lời�giảng�của�Đức�Phật�
Thầy�Tây�An.

Trong�quá�trình�hình�thành�và�phát�triển�Bửu�Sơn�Kỳ�
Hương,�chúng� ta� thấy�rằng,�ông�Đoàn�Minh�Huyên� là�
người�đầu�tiên�trong�Phật�sử�Việt�Nam�có�tư�tưởng�canh�
tân� Phật�pháp�nhằm�giản�dị�hóa�mọi� tập� tục� thờ�cúng�
(với�tinh�thần�vô�vi�của�Phật�giáo)�và�chỉ�ra�cách�thức�tu�
hành�mới�cho�người�dân�để�phù�hợp�với�đặc�điểm�xã�hội�
Việt�Nam�lúc�bấy�giờ.

Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa:

Sau�khi�ông�Đoàn�Minh�Huyên�viên�tịch,� có�nhiều�



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

người�đứng�ra�chữa�bệnh,�giảng�đạo�cho�mọi�người�và�
tự�nhận�mình�là�“hậu�duệ”�của�Phật�Thầy�Tây�An�[2].�
Tuy�nhiên,�người�được�quần�chúng�nhân�dân�xem�như�
là�hậu�thân�của�Phật�Thầy�là�ông�Năm�Lợi,�tức�Ngô�Tự�
Lợi�hay�ông�Năm�Thiếp�(ông�hay�ngồi�đồng�thiếp�cho�
nên�quần�chúng�tặng�biệt�danh�là�thầy�Năm�Thiếp),�Năm�
Hữu,�Chánh�Tăng�Đạo�Sư,�tên�thật�là�Ngô�Viện.

Về�nơi�sinh�và�năm�sinh�của�ông�chưa�có�sự�thống�
nhất,�một�số�nhà�nghiên�cứu�cho�rằng,�ông�sinh�vào�năm�
Canh�Dần�[5]�(1830)�hoặc�năm�Nhâm�Thìn�[6]�(1832)�và�
nơi�sinh�của�ông�là�Châu�Đốc�[7]�(Làng�Dội�-�Mộc�Bài).�
Theo�Hà�Tân�Dân�trình�bày�trong�Hệ�phái�Tứ�Ân�Hiếu�
Nghĩa�thì�quê�quán�trước�kia�của�ông�Ngô�Lợi�ở�xã�Bình�
An�(Định�Tường).�Đến�khi�mẫu�thân�ông�thọ�thai�mới�
chuyển�gia�đình�về�Mỏ�Cày�(Bến�Tre).�Ông�ra�đời�chẳng�
được�bao�lâu�thì�thân�phụ�qua�đời�nên�ông�sống�với�bà�
mẹ�góa�cho�đến�khi�trưởng�thành�[8].

Thực�tế�từ�trước�đến�nay,�các�tín�đồ�của�đạo�Tứ�Ân�
Hiếu�Nghĩa�chọn�ngày�5�tháng�5�năm�Tân�Mão�(1831)�
làm�ngày�sinh�cho�người�sáng� lập� ra� tôn� giáo�của�họ.�
Đồng�thời,�trong�sách�Ngọc�Lĩnh�Đồ�Thư�tập�chú,�đạo�
Hiếu�Nghĩa,�kinh�Hiếu�Nghĩa� cũng�đã�ghi� rõ�ngày� và�
năm�sinh�của�ông.

“Tân�Mão�niên�ngũ�ngoạt

Sơ�ngũ�nhựt�ngọ�thời

Hạ�trưởng�thọ�thiên�ân

Ngô�bổn�tông�sở�hiệu”�[9]

Miền�Nam�Việt�Nam�vào�cuối�thế�kỷ�XIX�bị�dịch�tả�
hoành� hành� ác� liệt,� những� người�mắc� bệnh� là� chết� vô�
phương�cứu�chữa,�đồng�thời�thực�dân�Pháp�đẩy�mạnh�bóc�
lột�ở�Nam�Bộ,�cuộc�sống�của�người�dân�rơi�vào�cảnh�lầm�
than�cơ�cực.�Trước�nạn�dịch�tả�đó,�ông�Ngô�Lợi�đã�chữa�
bệnh�cho�người�dân�và�khuyên�người�dân�“làm�lành,�lánh�
dữ”�cũng�giống�như�cách�làm�trước�đây�của�ông�Đoàn�
Minh�Huyên.�Việc�chữa�bệnh�của�ông�rất�hiệu�quả,�những�
người�mắc�bệnh�ở�các�nơi�nghe�danh�ông�tìm�đến�để�chữa�
trị.�Ông�vừa�trị�bệnh�vừa�khuyên�mọi�người�tu�niệm.

Trước�khi�khai�sinh�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa,�những�người�
theo�học�đạo�mà�Ngô�Lợi�truyền�dạy�hay�gia�nhập�đạo�
của�ông,�hỏi�danh�xưng�của�đạo�là�gì?�[2]�Ông�đáp�vắn�
tắt�là:�Đạo�Thờ�Ông�Bà,�đúng�như�tinh�thần�đạo�lý�đã�
truyền�giảng�[8],�nghi�thức�thờ�cúng�của�đạo,�đồng�thời�
đề�cao�tinh�thần�“hiếu�nghĩa”�đối�với�tổ�tiên�của�những�
tín�đồ�theo�đạo.

Để�tỏ�lòng�biết�ơn�và�kính�trọng�vì�ông�đã�giúp�đỡ�

mọi�người�tránh�được�dịch�bệnh�và�giúp�họ�có�chỗ�dựa�
tinh�thần,� tháng�9�năm�1870,�Ngô�Lợi�được�đông�đảo�
quần�chúng�nhân�dân�và�các�tín�đồ� theo�đạo�gọi�bằng�
danh�hiệu�Đức�Bổn�Sư.�Cũng�từ�đây,�ông�bắt�đầu�thực�
hiện�việc�“cấp�lòng�phái”�(“lòng�phái”�là�mảnh�giấy�màu�
vàng�có�ghi�4�chữ�“Bửu�Sơn�Kỳ�Hương”�màu�son)�mỗi�
khi�có�tín�đồ�đăng�ký�theo�đạo�[8].

Đến�tháng�7�năm�1872,�ông�đưa�tín�đồ�tới�xã�An�Lộc�
(An�Giang)� cất� ngôi�chùa� đầu� tiên� tại�Bình�Long.�Từ�
đây,�ông�mở�rộng�việc�truyền�bá�đạo�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�
ra�khắp�vùng�[8].�Sau�một�thời�gian�đi�hóa�độ�ở�nhiều�
nơi,�ông�Ngô�Lợi�trở�về�Núi�Tượng�(An�Giang)�lập�chùa�
và�cấp�lòng�phái�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�cho�những�tín�đồ�
theo�đạo,�khai�sinh�ra�Đạo�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�vào�ngày�
rằm�tháng�9�năm�Mậu�Dần�(1878)�[10].�Tên�gọi�Tứ�Ân�
Hiếu�Nghĩa�bao�hàm�chỉ�mục�đích�và�nội�dung�hành�đạo�
và�có�thể�nói�đó�là�một�tên�gọi�mang�ít�nhiều�tính�dân�
gian�[2].�Ông�vừa�truyền�đạo,�vừa�đưa�dân�đi�lánh�nạn,�
vừa�xây�dựng�quê�mới,�kết�hợp�chữa�bệnh�bằng�tâm�lý�
với�các�loại�thảo�dược.�Bên�cạnh�đó,�ông�cũng�âm�thầm�
tổ�chức� lực� lượng� để� kháng� chiến� chống�Pháp� và� tạo�
tiếng�vang�ở�vùng�Long�Xuyên,�Châu�Đốc,�Hà�Tiên,�Mỹ�
Tho…

Sau�12�năm�hóa�độ�chúng�sinh�(1878-1890),�Ngô�Lợi�
tịch�nhằm�ngày�13�tháng�10�năm�Canh�Dần�(1890),�thọ�
60�tuổi�[8]�tại�Núi�Tượng�-�là�nơi�đầu�tiên�ông�khai�đạo�
và�cũng�là�nơi�ông�vĩnh�viễn�ra�đi.�Các�bộ�kinh�được�ông�
Ngô�Lợi�để� lại�như:�kinh�hiếu�nghĩa,�quyển�Bà�La�Ni�
kinh�bằng�chữ�Hán…

Tôn� giáo�Tứ� Ân�Hiếu� Nghĩa� đã� đáp� ứng� nhu� cầu�
đời�sống�tinh�thần,�đời�sống�tâm�lý�của�người�nông�dân�
trong�bối�cảnh�khi�đó.�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�có�những�nét�
đặc�trưng�riêng,�làm�phong�phú�thêm�cho�nền�văn�hóa,�
tín�ngưỡng�của�người�Việt�vùng�Nam�Bộ,�tạo�nên�một�
sắc�thái�riêng�của�văn�minh�miệt�vườn�sông�nước.

Phật�giáo�Hòa�Hảo:

Cũng�trong�hoàn�cảnh�lúc�bấy�giờ,�nhiều�người�dân�
đã�“sức�cùng�lực�kiệt”,�nên�họ�hướng�về�Phật,�về�Trời�
với� mong�muốn� tìm� con� đường� giải� thoát� cho� chính�
mình.�Đây�cũng� chính� là�bối� cảnh� lịch� sử�dẫn� đến� sự�
hình�thành�Phật�giáo�Hòa�Hảo.

Người�sáng�lập�ra�Phật�giáo�Hòa�Hảo�là�ông�Huỳnh�
Phú�Sổ.�Ông�sinh�ngày�15� tháng�1�năm�1920� tại� làng�
Hoà� Hảo,� quận�Tân�Châu,� tỉnh�Châu� Đốc� (nay� thuộc�
huyện�Phú�Tân,�tỉnh�An�Giang).�Ngày�16�tháng�4�năm�
1947�được�xem�là�ngày�“vắng�mặt”�của�ông.



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

Tại�sao�ông�Huỳnh�Phú�Sổ�lấy�tên�là�Phật�giáo�Hòa�
Hảo?�Để�giải�thích�tên�gọi�này,�tác�giả�bài�viết�thống�nhất�
với�những�nhận�định�của�một�số�học�giả,�nhà�nghiên�cứu�
như�sau:“Hòa�Hảo”� là�địa� danh�nơi� ông� sinh� trưởng,�
ngẫu�nhiên�bao�hàm�một�ý�nghĩa�từ�bi�[5],�nhân�loại�đại�
đồng,�xây�dựng�trên�nền�tảng�“hòa”�đồng�“hảo”�hợp,�vả�
lại�ông�cũng�thường�ký�biệt�danh�Hòa�Hảo,�cho�nên�tôn�
giáo�do�ông�sáng�lập�mang�danh�là�Hòa�Hảo.

“Mảng�chờ�trông�bá�tánh�thảnh�thơi

Khắp�bốn�biển�liên�dây�Hòa�Hảo”�[11]

Còn�cụm�từ�“Phật�giáo”�đã�nói�lên�một�cách�sáng�tỏ�
rằng,�đạo�của�ông�là�đạo�Phật,�giảng�dạy�giáo�lý�của�Đức�
Phật�Thích�Ca�mà�ông�có�sứ�mạng�truyền�bá�-�đây�được�
xem�là�một�sứ�mạng�thiêng�liêng�nhất.

“Ta�thừa�vưng�sắc�lệnh�Thế�Tôn

Khắp�hạ�giới�truyền�khai�Đạo�pháp”�[11]

Thuở� nhỏ,�Huỳnh� Phú� Sổ� rất� thông�minh,� học� hết�
bằng�sơ�học�yếu�lược�Pháp�-�Việt�nhưng�hay�bị�đau�ốm�
nên�đành�bỏ�dở�việc�học.�Ông�được�thân�sinh�đưa�lên�núi�
Thất�Sơn�-�nơi�nổi�tiếng�trị�bách�bệnh�bằng�thuốc�nam�
và�cả�bùa�ngải,�để�chữa�bệnh�và�cũng�từ�đây�ông�được�
tiếp�thu�truyền�thống�yêu�nước�của�tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�
Hương�do�Đoàn�Minh�Huyên�sáng�lập�và�Tứ�Ân�Hiếu�
Nghĩa�do�Ngô�Lợi� lập�nên�[12].�Trong�thời�gian�chữa�
bệnh� ở� vùng�Thất� Sơn,� ông�Huỳnh� Phú� Sổ� học� được�
nhiều�bài�thuốc�nam,�học�cách�tu�luyện�bùa�chú.

Phương�pháp�chữa�bệnh�của�ông�rất�đơn�giản,�giống�
như� cách� làm� của� ông� Đoàn� Minh� Huyên,� ông� Ngô�
Lợi�là�dùng�giấy�vàng,�nước�lã,�bông�trang,�lá�bưởi,�rễ�
chanh,�rễ�chòi�mòi�[13]…�Những�người�được�ông�cứu�
chữa�đều�khỏi�hẳn,�từ�đó�tiếng�tăm�của�ông�được�nhiều�
người�biết�đến,�những�người�bệnh�đến�nhờ�ông�chữa�trị�
càng�ngày�càng�nhiều.�Lúc�bấy�giờ,�dân�chúng�gọi�ông�
là�“Thầy�Tư�Hòa�Hảo”,�tức�là�“Thầy�Tư�bốc�thuốc�ở�làng�
Hòa�Hảo”�[1].

Ông� tự�nhận�mình�là�bậc�“sinh�như� tri”,�biết�được�
quá�khứ�nhìn�thấu�vị�lai.�Ông�nói�đã�gặp�được�Phật�A�Di�
Đà,�Thích�Ca,�Ngọc�Hoàng�Thượng�Đế,�được�thọ�mệnh�
xuống�hạ�giới,�có�nhiệm�vụ�truyền�bá�cho�dân�chúng�tư�
tưởng�của� tôn�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�để�chấn�hưng�
Phật�giáo,�cứu�độ�chúng�sinh�khỏi�sông�mê,�biển�khổ�và�
đưa�tới�chốn�Tây�phương�cực�lạc�[14].

Trong�Sấm�giảng�thi�văn�của�mình,�ông�Huỳnh�Phú�
Sổ�đã�đề�cập�đến�sự�ra�đời�của�Phật�giáo�Hòa�Hảo,�chịu�
ảnh� hưởng�của�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương� để� trở� thành�một�

tông�phái�mới.�Từ�đây�chúng�ta�thấy�rằng,�giữa�Phật�giáo�
Hòa�Hảo�và�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�có� những� nét� tương�
đồng�nhất�định�giữa�hai�tông�phái.

“Huỳnh�sanh�cơ�thẩm�đáo�trung�đàn

Tự�giác�âm�thầm�kiến�tiên�bang

Bửu�Ngọc�Sơn�trung�Kỳ�Hương�chí

Tứ�hải�bất�hòa�khởi�liên�giang”�[11]

Ông�vừa�chữa�bệnh,�vừa�thuyết�pháp,�rao�giảng�giáo�
lý� Bửu� Sơn� Kỳ� Hương,� Tứ� Ân� Hiếu� Nghĩa� cho� dân�
chúng,�khuyên�người�đời� tu�niệm�“làm�lành,�lánh�dữ”,�
ông�còn�ca�ngợi�truyền�thống�yêu�nước�của�các�tín�đồ�
Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�và�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa,�khuyên�mọi�
người�niệm�Phật�tưởng�Trời�và�van�vái�Thần,�Thánh,�tin�
tưởng�vào�các�đấng�“thiêng�liêng”,�bởi�vì:

“Thành�lòng�nước�lã�nên�hồ

Hữu�tâm�chí�đức�cam�lồ�Phật�ban”�[11]

Với�việc�chữa�bệnh,�khuyên�người�đời�tu�niệm�như�
thế,� ông�Huỳnh� Phú�Sổ� đã� tạo� dựng� trong� lòng� quần�
chúng�sự�kính�trọng,�khâm�phục�và�thậm�chí�là�tôn�thờ.�
Do�đó,�chỉ�trong�vòng�3�năm�(1937-1939),�số�người�tin�
theo�ông�đã�khá�đông�và�ông�trở�nên�nổi�tiếng�khắp�vùng.

Sau�một� thời� gian� rao� giảng� kinh� kệ,� khuyên� dạy�
người�đời,�chữa�bệnh�đã�gieo�được�sự�tin�vào�lòng�người�
dân,�ngày�18�tháng�5�năm�Kỷ�Mão�(1939),�khi�19�tuổi,�
ông�Huỳnh�Phú�Sổ�thấy�cơ�duyên� lập�đạo�đã�đến�nên�
chính� thức� khai� đạo�Phật� giáo�Hòa� Hảo� ngay� tại� nhà�
mình�với�sự�chứng�kiến�của�đông�đảo�dân�chúng�trong�
vùng.�Huỳnh�Phú�Sổ� là�Giáo�chủ�Phật�giáo�Hòa�Hảo,�
được�người�dân�gọi�là�Đức�Thầy�[7].

Ngay� từ�khi�mới� thành� lập� cho�đến� nay,�Phật� giáo�
Hòa�Hảo�là�một�tôn�giáo�đại�diện�cho�những�người�nông�
dân� nghèo,� cần� cù,� chịu� khó…�Cũng� giống� như� Bửu�
Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa,�Phật�giáo�Hòa�Hảo�
khuyên�tín�đồ�tham�gia�tích�cực�vào�các�phong�trào�phát�
triển�kinh�tế,�văn�hóa,�xã�hội�ở�địa�phương,�thực�hiện�tốt�
đường�hướng�hành�đạo�“vì�đạo�pháp,�vì�dân�tộc”.

Những�điểm�tương�đồng�và�dị�biệt�giữa�các�tôn�giáo�
Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�
Hòa�Hảo

Những�điểm�tương�đồng:

Thứ�nhất,� các� tôn�giáo� trên�đều�mang� tính� bản�địa�
(được�hình� thành�trong�quá� trình�khai�hoang�vùng�đất�
phương�Nam,�gắn�liền�với�tính�cách�và�phù�hợp�với�trình�
độ�nhận�thức�của�người�dân�Nam�Bộ�lúc�bấy�giờ).�Do�



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

đó,� ba� tôn� giáo� này� hầu� như� chỉ� phát� triển� được� trên�
mảnh�đất�khởi�phát�của�chúng�là�nông�thôn�Nam�Bộ,�tín�
đồ�đại�đa�số�là�nông�dân,�ảnh�hưởng�của�ba�tôn�giáo�này�
ở�thành�thị�rất�yếu.

Thứ�hai,�các�tôn�giáo�đều�đưa� ra�Thuyết� tận�thế�và�
Hội�Long�Hoa�để�khuyên�răn�tín�đồ:�coi�việc�đói�kém,�
bệnh�dịch,�chết�chóc�xảy�ra�liên�miên�là�điềm�báo�trước�
về�ngày�tận�thế.�Ngày�Hội�Long�Hoa�mang�ý�nghĩa�nhân�
quả:�những�người�hiền�đức,�hiếu�thảo�sẽ�được�chọn�để�
hưởng�thụ�cuộc�sống�hạnh�phúc,�những�kẻ�gian�ác,�bất�
hiếu,�không�có�tính�người�sẽ�bị�trừng�trị.�Để�được�tham�
dự�Hội�Long�Hoa,� những� tín� đồ�của� các� tôn�giáo� cần�
phải�xa�rời�cái�xấu,�hành�thiện,�tích�đức,�phải�sống�đúng�
bổn�phận�của�mình�trong�gia�đình�và�xã�hội.

Thứ� ba,� cả� ba� tôn� giáo� đều� đưa� ra� quan� điểm� về�
Thuyết�mạt�pháp,�lý�giải�quy�luật�tuần�hoàn�của�vũ�trụ�
diễn�ra�theo�ba�thời�kỳ:�thời�Thượng�Ngươn,�thời�Trung�
Ngươn�và�thời�Hạ�Ngươn.�Với�quan�điểm�như�thế,�các�
tôn�giáo�đã�khuyên�dạy�tín�đồ�và�bá�tính�tu�tâm,�dưỡng�
tính�để�thoát�khỏi�sự�khổ�hạnh,�sớm�gia�nhập�Hội�Long�
Hoa�để�có�được�cuộc�sống�an�lạc�và�hạnh�phúc.

Thứ�tư,�các�tôn�giáo�đều�chú�trọng�phát�triển�đạo�của�
mình�theo�hình�thức�cư�sỹ�tại�gia.�Nghĩa�là�tín�đồ�không�
cần�phải�xuất�gia,�không�bắt�buộc�ăn�chay�trường,�việc�
đơn�giản� hóa�các� phương� thức� tu�hành� như� vậy� là� để�
phù�hợp�với�cuộc�sống�giản�dị�của�người�dân�nơi�đồng�
ruộng.

Thứ�năm,�căn�cốt�giáo�lý�của�ba�tôn�giáo�là�học�Phật�
tu�nhân�và�báo�đáp�tứ�ân,�học�Phật�là�mục�đích,�còn�tu�
nhân�là�phương�tiện�để�đạt�đến�sự�giải�thoát.

Thứ� sáu,� cả� ba� tôn� giáo� đều� chịu� ảnh� hưởng� của�
các�hệ�thống�quan�điểm�và�triết�lý�của�Nho�giáo:�Hiếu,�
nghĩa;�Phật�giáo:�Vô�vi,�tứ�ân;�Lão�giáo:�Vô�vi,�các�thờ�
cúng,�hình�thức�tu�tiên,�cộng�với�việc�tín�ngưỡng�dân�
gian�và�tập�quán�thờ�cúng�tổ�tiên�của�dân�tộc.�Điều�đó�
đã�góp� phần� tạo�nên� sự�đa�dạng� trong� đời� sống� tinh�
thần�và�tâm�linh�của�người�dân�Nam�Bộ�lúc�bấy�giờ.

Thứ�bảy,�để�phù�hợp�với�trình�độ�nhận�thức�của�người�
dân�Nam�Bộ�lúc�bấy�giờ,�các�tôn�giáo�đều�sử�dụng�nhiều�
phương�pháp�tu�gồm�cả�Mật,�Tịnh,�Thiền.�Đầu�tiên�các�
giáo�chủ�kết�hợp�Mật�tông�để�gây�dựng�lòng�tin�cho�bá�
tính.�Bởi�vì,�Mật� tông�là�tông�phái�lấy�phép�tu�trì,�phù�
chú�bí�mật�làm�yếu�chỉ.�Giáo�pháp�của�Mật�tông�sử�dụng�
mật�ngữ,�phù� chú�và� ấn� quyết�để� làm�phép� huyền� bí.�
Giáo�pháp�này�mang�lại�cho�chúng�sinh�sự�an�lành,�thịnh�
vượng� và� xua�đi� bệnh� tật� [4].�Sau� khi� tạo� dựng� được�

đức�tin,�các�vị�giáo�chủ�sử�dụng�pháp�môn�Tịnh�độ.�Đây�
chính�là�pháp�môn�niệm�danh�hiệu�Đức�Phật�A�Di�Đà�để�
nương�nhờ�Từ�bi�oai�lực�nhiệm�mầu�hầu�được�độ�thoát�
khỏi�chốn�ưu�sầu�trần�ai.�Sự�trì�niệm�ấy,�phải�thành�tâm.�
Pháp�tu�Tịnh�độ�này�rất�đơn�giản,�dễ�thực�hiện�và�phù�
hợp�với�trình�độ�nhận�thức�của�người�dân�nghèo.�Ngoài�
ra,�các�ông�còn�áp�dụng�phép�tu�Thiền,�đây�là�phép�tu�tự�
lực�hay�còn�gọi�là�phép�tu�kiến�tính,�tự�trau�dồi�tâm�tính,�
nhận�rõ�chân�lý�thấu�hiểu�lời�Phật�dạy.�Phép�tu�này�chỉ�
dành� riêng�cho�những�người�có�căn�cơ�và�đủ�nghị�lực�
hành�trì.

Thứ�tám,�chủ�trương�đường�lối�của�các�tôn�giáo�luôn�
gắn�liền�với�bối�cảnh�lịch�sử�của�vùng�miền,�đáp�ứng�
kịp�thời�các�nhu�cầu�của�người�dân�trong�từng�thời�kỳ.�
Cụ�thể,�việc�thu�nhận�tín�đồ�luôn�gắn�kết�với�các�hoạt�
động� xã� hội� như� việc� chữa� bệnh� cứu� người,� tổ� chức�
khai� hoang� lập� ấp� trong� giai� đoạn�khai� phá�vùng� đất�
phương�Nam;�đến�khi�nước�nhà�bị�thực�dân�Pháp�xâm�
lược,�các�tôn�giáo�lại�trở�thành�đầu�mối�tập�hợp�người�
dân�đứng�lên�chống�thực�dân�Pháp.�

Những�điểm� tương� đồng�được� trình� bày�ở� trên,� đã�
chứng�minh�rằng,�các�tôn�giáo�từ�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�
Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa,�đến�Phật�giáo�Hòa�Hảo�có�mối�quan�
hệ�mật�thiết�với�nhau.�Bên�cạnh�đó,�các�tôn�giáo�này�vẫn�
có�những�nét�đặc�trưng�riêng�tạo�nên�bức�tranh�tôn�giáo�
nhiều�màu�sắc.

Những�điểm�dị�biệt:

Tư� tưởng�Nho,� Phật,�Lão� là� nguyên� nhân� dẫn� đến�
những�điểm�tương�đồng�giữa�ba�tôn�giáo.�Song�song�đó,�
mỗi�tôn�giáo�lại�có�bản�sắc�riêng�thể�hiện�ở�những�đặc�
điểm�sau:

Một� là,�khác�nhau�về� tôn�chỉ�hành�đạo�của�các�tôn�
giáo:�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương� lấy� tu� nhân� làm� tôn�chỉ� tối�
thượng�trong�tu�hành,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�xem�hành�tứ�
ân�-�sống�hiếu�nghĩa�-�vì�đại�đoàn�kết�dân�tộc�là�tôn�chỉ�
hành�đạo�của�mình,�còn�Phật�giáo�Hòa�Hảo�thì�khuyên�
tín�đồ�sống�hòa�thuận�và�hiếu�thảo�với�ông�bà�cha�mẹ.

Hai�là,�khác�nhau�về�giáo�lý:�mỗi�tôn�giáo�có�các�kinh�
sách,�sấm�giảng�khác�nhau,�cách�thể�hiện�giáo�lý�ấy�cũng�
khác�nhau.

Ba�là,�khác�nhau�về�nghi�lễ�cầu�cúng:�Bửu�Sơn�Kỳ�
Hương�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo�trì�niệm�danh�hiệu�Phật�
A�Di�Đà,� giản� dị� trong� kinh� chú,� giản� dị� trong� nghi�
thức�hành�lễ;�còn�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�niệm�nhiều�mật�
chú,�lễ�bái�đa�thần.�Trong�khhi�đó,�Phật�giáo�Hòa�Hảo�
trì�niệm�danh�hiệu�Phật�A�Di�Đà�kết�hợp�với�các� lời�



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

kinh�do�ông�Huỳnh�Phú�Sổ�viết�lại.

Bốn�là,�khác�nhau�về�nghi�thức�và�đối�tượng�thờ�cúng:�
đối�tượng�thờ�cúng�của�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�là�tấm�trần�
điều�được� treo� trước�chánh�điện� (ở�chùa�Bửu�Sơn�Kỳ�
Hương),�còn�ở�nhà�tín�đồ�thì�thờ�tổ�tiên,�ông�bà,�cha�mẹ�
và�thờ�tấm�trần�điều�(ở�bàn�thờ�giữa�nhà),�trong�khi�hành�
lễ�các�tín�đồ�chỉ�niệm�danh�hiệu�Phật�A�Di�Đà�(Nam�Mô�
A�Di�Đà�Phật).�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�có�đối�tượng�thờ�cúng�
và�nghi� thức�đa�dạng�và�phong�phú� (thờ�cúng�các�đối�
tượng�của�Tam�giáo�hay�liên�quan�đến�Tam�giáo�theo�thứ�
tự�Phật,�Tiên,�Thánh),�thờ�tấm�trần�điều�có�in�trên�đó�chữ�
bùa�lớn,�màu�xanh,�gọi�là�Tiên�sanh�Thái�Kiệt�[8],�nghi�
thức�hành�lễ�của�các�tín�đồ�ngoài�niệm�danh�hiệu�Phật�A�
Di�Đà,�còn�phải�lần�chuỗi�hạt,�niệm�chú,�đọc�kinh�Tứ�Ân�
Hiếu�Nghĩa…�Phật�giáo�Hòa�Hảo�thì�cho�rằng,�ngoài�thờ�
Phật,�tổ�tiên,�ông�bà,�cha�mẹ�và�những�anh�hùng�của�đất�
nước�không�nên�thờ�vị�tà�thần�nào�khác�mà�không�rõ�căn�
tích�[11],�thờ�tấm�trần�dà,�các�tín�đồ�Phật�giáo�Hòa�Hảo�
ngoài�niệm�danh�hiệu�Phật�A�Di�Đà,�còn�niệm�Nam�Mô�
Bổn�Sư�Thích�Ca�Mâu�Ni�Phật.

Năm�là,�khác�nhau�về�tổ�chức:�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�
không�có�sự�phân�chia�chức�vụ,�chức�sắc,�tên�gọi�của�các�
tín�đồ�với�nhau.�Còn�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�(ông�Gánh,�ông�
Trò,�tín�đồ)�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo�(Thầy,�đệ�tử)�có�cơ�cấu�
tổ�chức�phức�tạp�hơn.

Sáu�là,�một�điều�khá�đặc�biệt�giữa�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�
so�với�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương�và�Phật�giáo�Hòa�Hảo,�đó�
là�có�sự�phân�biệt�giới�tính�khi�niệm�kinh.�Chẳng�hạn,�
trong�kinh�Hiếu�Nghĩa,�sau�phần�khai�kinh� là�bài�chú�
dành� riêng�cho� tín�đồ�nữ,� trong�khi�đó�tín�đồ�nam�lại�
tụng�niệm�bài�kinh�khác�[2]…

Từ�những�điểm�tương�đồng�và�dị�biệt�của�ba�tôn�giáo�
Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�
Hòa�Hảo�đã�được�đề�cập�ở�trên,�cho�phép�chúng�ta�kết�
luận�rằng:�sự�kế�thừa�giữa�ba�tôn�giáo�là�một�quá�trình�
có�chọn�lọc.�Tuy�có�chung�nguồn�gốc,�có�sự�ảnh�hưởng�
lẫn�nhau,�nhưng�lại�phát� triển�trên�những�phương�diện�
khác�nhau.

Kết�luận

Ông�Đoàn�Minh�Huyên,�người�sáng�lập�ra�tôn�giáo�
Bửu� Sơn�Kỳ�Hương,� có� công� rất� lớn� trong� việc� khai�
hoang�vùng�Thất�Sơn,�tỉnh�An�Giang,�sau�khi�viên�tịch�
các�đệ�tử�của�ông�đã�mở�ra�các�Hệ�phái�khác�nhau�với�
các� tên�gọi�khác�nhau�như�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�do�ông�
Ngô� Văn� Lợi� xây� dựng,� Phật� giáo� Hòa� Hảo� do� ông�
Huỳnh�Phú�Sổ�thành�lập…�Tất�cả�các�tôn�giáo�ấy�đều�

kế�thừa�giáo�lý�và�tôn�chỉ�hành�đạo�của�ông�Đoàn�Minh�
Huyên�và�Phật�giáo.

Bên�cạnh�việc�kế�thừa�ấy,�các�tôn�giáo�ra�đời�sau�có�
sự�cải�biên�lại�để�phù�hợp�với�tình�hình�chính�trị�-�xã�hội�
lúc�bấy�giờ,�nhưng�vẫn�đảm�bảo�được�ý�nghĩa�của�hoạt�
động�“Học�Phật�Tu�Nhân”�và�làm�tròn�“Tứ�ân”�mà�các�
vị�giáo�chủ�đã�dày�công�xây�dựng�để�truyền�dạy�cho�các�
thế�hệ�tín�đồ.�Cũng�cần�nói�thêm�rằng,�các�tôn�giáo�ra�
đời�sau�có�sự�phát�triển�đầy�đủ�hơn�tôn�giáo�ra�đời�trước�
đó�như�việc�ghi�chép�kinh�sách,�sấm�giảng�của�ông�Đoàn�
Minh�Huyên� với� các�quyển� kinh� sách,� sấm� giảng� của�
ông�Ngô�Lợi�hay�của�ông�Huỳnh�Phú�Sổ.

Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�và�Phật�giáo�
Hòa�Hảo�đã�thể�hiện�mối�quan�hệ�chặt�chẽ,�có�sự�kế�thừa�
tôn�chỉ�và�giáo�lý�của�nhau.�Giáo�lý�và�tôn�chỉ�của�ba�tôn�
giáo�này�đã�thể�hiện� truyền�thống� tín�ngưỡng�của�dân�
tộc,�thấm�đượm�ở�cả�phần�lý�luận�lẫn�thực�hành�của�đạo.�
Với�những�giá� trị�quý�báu�ấy,�các�tín�đồ;�các�cơ�quan�
chức� năng� liên� quan� cần� xây� dựng� phương� hướng� và�
giải�pháp�phù�hợp�để�bảo�tồn�và�phát�huy�những�nét�đẹp�
trong�từng�tôn�giáo.

�������������������������������

Tài�liệu�tham�khảo

[1]�http://thuvien.yhvn.vn/đại-học-y-hà-nội/bệnh-tả.

[2]�Đinh�Văn�Hạnh�(1999),�Đạo�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa�của�người�Việt�
Nam�Bộ�(1867-1975),�Nxb�Trẻ,�TP�Hồ�Chí�Minh,�tr.39-40,�61-63,�94.

[3]�Cư�sỹ�Thanh�Lam�(2012),�Văn�Sám�điển�tích�Đức�Phật�Thầy�Tây�
An,�Nxb�Phương�Đông,�TP�Hồ�Chí�Minh,�tr.110.

[4]�Vương�Kim�(1966),�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Nxb�Long�Hoa,�Sài�Gòn,�
tr.22,�35-38.

[5]�Nguyễn�Văn�Hầu� (1968),�Nhận� thức�Phật�giáo�Hòa�Hảo,�Nxb�
Hương�Sen,�tr.19,�21.

[6]�Huỳnh�Ngọc�Trảng,�Trương�Ngọc�Trường�(1992),�Nghìn�năm�bia�
miệng,�tập�2,�Nxb�TP�Hồ�Chí�Minh.

[7]�Đặng�Nghiêm�Vạn�(2001),�Lý�luận�về� tôn�giáo�và�tình�hình�tôn�
giáo�ở�Việt�Nam,�Nxb�Chính�trị�Quốc�gia,�tr.282.

[8]�Hà�Tân�Dân�(1971),�Hệ�phái�Tứ�Ân�Hiếu�Nghĩa,�Tủ�sách�sưu�khảo�
sử�liệu�Phật�giáo�Bửu�Sơn�Kỳ�Hương,�Sài�Gòn,�tr.16,�21,�38-39,�121.�

[9]�Đức�Bổn�Sư�(1967),�Linh�sơn�hội�thượng�kinh,�Hiếu�Nghĩa�Kinh�
(quyển�Thượng,�Trung�và�Hạ),�Nhà�in�Phật�Đường�Tự,�Chợ�Lớn,�tr.43.

[10]�Trịnh�Văn�Thanh�(1965),�Thành�ngữ�điển�tích�danh�nhân�từ�điển,�
Nxb�Văn�học,�tr.1029.

[11]�Huỳnh�Phú�Sổ�(1966),�Sấm�giảng�thi�văn�giáo�lý,�Ban�Phổ�thông�
giáo�lý�Trung�ương�Phật�giáo�Hoà�Hảo,�tr.220,�327,�332,�337,�340.

[12]�Bùi�Thị�Thu�Hà�(2012),�Phật�giáo�Hòa�Hảo�tri�thức�cơ�bản,�Nxb�
Từ�điển�Bách�khoa,�tr.21-22.

[13]�Dật�Sĩ�và�Nguyễn�Văn�Hầu�(1972),�Thất�Sơn�Mầu�Nhiệm,�Nxb�
Từ�Tâm,�tr.185.

[14]�http://vi.wikipedia.org/wiki/Phật_Giáo_Hòa_Hảo.


