
����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

Giới�thuyết�chung

Huyền� thoại� là�một�kho� tàng� tri� thức�quan� trọng�không�
chỉ�của�người�Việt�Nam�mà�còn�của�cả�nhân�loại.�Để�hiểu�
về�huyền�thoại�nguồn�gốc�tộc�người,�trước�hết�chúng�ta�cần�
thống�nhất�cách�hiểu�về�huyền�thoại�(myth).�Huyền�thoại�được�
phân�biệt�với�thần�thoại�-�một�thể�loại�của�văn�học�dân�gian.�
Nếu�như�thần�thoại�là�thể�loại�tự�sự�kể�các�câu�chuyện�về�các�
vị�thần�thì�huyền�thoại�có�biên�độ�nghĩa�rộng�hơn,�được�hiểu�
là�những�truyện�kể,�những�câu�chuyện�không�có�thực�nhưng�
được�nhiều�người�tin�theo,�hay�như�Chu�Xuân�Diên�dịch,�đó�
là�“một�niềm�tin�sai�lạc”�[1].��Huyền�thoại�cũng�không�nhất�
thiết�là�một�tác�phẩm,�một�hiện�tượng�văn�học�tĩnh�tại,�mà�có�
thể�được�xem�là�một�sự�kiện�văn�hóa�-�nghệ�thuật�mang�tính�
tổng�hợp,�tồn�tại�trong�đời�sống�và�diễn�biến�trong�đời�sống�
tùy�theo�những�bối�cảnh,�những�quan�hệ�mà�nó�tồn�tại.�Huyền�
thoại�nguồn�gốc�(origin�myth�hay�còn�được�gọi�là�creation�
myth)� là�những�câu�chuyện�kể�về�sự�hình�thành�vũ�trụ,�con�
người�và�các�tạo�vật�trên�trái�đất.�Trong�khuôn�khổ�bài�viết�
này,�chúng�tôi�chỉ�tập�trung�tìm�hiểu�các�câu�chuyện,�tự�sự�
về�nguồn�gốc�sự�hình�thành�tộc�người�ở�các�dạng�thức�tồn�tại�
văn�bản�và�ngôn�bản�khác�nhau.�

Từ�điển�Britannica�định�nghĩa�tộc�người�(ethnic�group)�là�
một�nhóm�xã�hội�hoặc�một�cộng�đồng�dân�cư�được�phân�biệt�
với�các�nhóm�khác�trong�một�xã�hội�lớn�hơn�và�gắn�bó�mật�
thiết�với�nhau�vì�những�sự�gần�gũi�về�chủng�tộc,�ngôn�ngữ,�
hoặc�văn�hóa�[2].�Tộc�người�thường�mang�tính�huyết�thống.�
Những�người� thuộc�cùng�một�tộc�thì�có�một�tổ�tiên�chung,�
dù�tổ�tiên�đó�có�thực�hay�hư�cấu�[3].�Huyền�thoại�về�nguồn�
gốc�tộc�người�được�hiểu�là�những�câu�chuyện�mà�người�dân�
của�một�tộc�người�dùng�để�giải�thích�sự�ra�đời�của�loài�người�

Giá�trị�của�các�huyền�thoại�về�nguồn�gốc�tộc�người�
trong�việc�củng�cố�cộng�đồng�tộc�người�và�cộng�đồng�quốc�gia�ở�Việt�Nam

Lư�Thị�Thanh�Lê�

Trường�Đại�học�Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn
Đại�học�Quốc�gia�Hà�Nội

Ngày�nhận�bài�1/11/2016,�ngày�chuyển�phản�biện�4/11/2016,�ngày�nhận�phản�biện�18/11/2016,�ngày�chấp�nhận�đăng�22/11/2016

Việt�Nam�là�một�quốc�gia�đa�tộc�người,�trong�đó�mỗi�tộc�người�thường�có�những�huyền�thoại�nguồn�gốc�
riêng,�phản�ánh�cách�nhận�thức,�lý�giải�riêng�về�lịch�sử,�nguồn�gốc�tộc�người�mình�và�mối�liên�hệ�giữa�tộc�
người�mình�với�các�tộc�người�lân�cận�trong�cùng�một�khu�vực,�lãnh�thổ.�Tác�giả�tiếp�cận�các�huyền�thoại�
nguồn�gốc�để�tìm�hiểu�vai�trò�của�nó�trong�việc�củng�cố�cộng�đồng�tộc�người�và�cộng�đồng�quốc�gia�Việt�
Nam.�Từ�đó,�đưa�ra�những�kiến�giải,�kết�luận.�

Từ�khóa:�cộng�đồng�quốc�gia,�cộng�đồng�tộc�người,�huyền�thoại�nguồn�gốc.�

Chỉ�số�phân�loại�5.10

��Email:�thanhle0512@gmail.com

��kh���O�h�R���kh����k�R��h�k��F�R���������
�kh�FR�VRO�����R��R��h�k��F�FR�������hV�
��������R��O�FR�������������h����

���������������������������������

�������

Vietnam� is� a� multi-ethnic� nation� with� 54�
ethnic�groups�in�which�Kinh�(or�Viet)� is� the�
major�group.�Each�ethnic�group�has�its�own�
origin�myth�which�re�ects�people’s�perception�
of�ethnic�origin�and�the�relations�between�the�
group�with�neighboring�peoples�in�history.�In�
this�paper,�the�author�will�approach�the�origin�
myths�of�different�ethnic�groups�of�Vietnam�
to�explore�the�role�of�myth’s�in�consolidating�
ethnic�communities�and�national�community�
of�Vietnam.�After� acknowledging� key� terms�
and� concepts,� the� author� will� explore� the�
theoretical�framework�of�studying�the�origin�
myths�in�the�ethnic�and�national�context�and�
investigate� how� the� origin� myths� are� being�
spread� in� ethnic� communities� nowadays.�At�
the� end� of� the� paper,� the� author� comes� up�
with�some�interpretations�and�conclusions�of�
the�issue.�

Keywords:�ethnic�communities,�myth�of�ethnic�
origin,�national�community.

Classi�cation�number�5.10



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

hay�của�tộc�người�mình�trên�trái�đất.�Chúng�tôi�quan�niệm�
huyền�thoại�về�nguồn�gốc�tộc�người�không�chỉ�có�trong�
các�thần�thoại,�sử�thi�cổ�mà�còn�có�mặt�trong�những�hành�
vi�thực�hành�văn�hóa,�những�phương�tiện�biểu�hiện�văn�
hóa,�chẳng�hạn�như�trong�các�thành�ngữ,�tục�ngữ,�trong�
các�hiện�tượng�của�văn�hóa�dân�gian,�văn�hóa�đại�chúng...�

Để�hiểu�rõ�khái�niệm�tộc�người,�chúng�tôi�giải�thích�
kỹ� hơn� về�một� khái� niệm� liên� quan:� “tính� tộc� người”�
(ethnicity).�Tính� tộc�người� là�ý� thức�hay� trạng� thái�của�
một�người�thuộc�về�một�cộng�đồng�tộc�người�nhất�định.�
Tính�tộc�người�thường�mang�nghĩa�phân�biệt�giữa�“tôi”�
(we)�và�“kẻ�khác”�(others).�Tộc�người�thường�mang�tính�
tập�thể,�chỉ�những�điều�chung�được�chia�sẻ�giữa�các�thành�
viên�của�cộng�đồng,�trong�khi�tính�tộc�người�lại�thể�hiện�
quan� hệ�so� sánh�giữa�“ta”� và�“kẻ� khác”,�như�một� khía�
cạnh�của�quan�hệ�xã�hội�giữa�những�người�tự�xem�mình�
là�có�một�văn�hóa�khác�biệt�với�những�nhóm�khác�mà�họ�
tương�tác�với�[4].�Trên�thế�giới,�có�những�quan�điểm�tiếp�
cận�khác�nhau,�những�cách�giải�thích�khác�nhau�về�tính�
tộc�người.�Trường�phái�“nguyên�thủy”�do�Clifford�Geertz�
khởi�xướng�cho�rằng�“tính�tộc�người�là�thuộc�tính�có�sẵn�
từ�khi�con�người�được�sinh�ra,�với�những�mối�liên�hệ�về�
huyết� thống,� phong� tục,� lời� nói,� tôn� giáo…�và� tính� tộc�
người�có�tính�chất�nguyên�thủy,�có�từ�lúc�ban�sơ�này�tồn�
tại�bền�bỉ�và�mạnh�mẽ�hơn�cả�những� ràng�buộc�về�giai�
cấp,� đảng� phái,� nghề� nghiệp…”� [5].�Trường� phái� công�
cụ�(instrumental�approach)� lại�đưa�ra�quan�điểm�ngược�
lại,� cho� rằng� tính� tộc� người� không� phải� là� cái� sẵn� có,�
mà� thường�được�kiến� tạo�một�cách� xã�hội,� văn�hóa� và�
chính� trị�bởi� tầng� lớp�cầm�quyền,�nhằm�đem�lại�những�
lợi�ích�cho�họ�[6].�Tính�tộc�người,� theo�hướng�tiếp�cận�
này,�được�quan�niệm�là�một�“hiện�tượng�chính�trị”,�chứ�
không�phải�mang�tính�nguyên�thủy,�dựa�trên�huyết�thống.�
Fredrik�Barth�lại�đưa�ra�một�quan�điểm�mang�tính�trung�
gian� giữa� hai� quan� điểm� trên� (transactional� approach)�
cho�rằng,�tính�tộc�người�bao�gồm�cả�những�gì�mà�người�
khác�gán�cho�và�cả�sự�nhận�đồng�của�chính�những�nhân�tố�
tham�gia�[7].�Theo�F.�Barth,�tính�tộc�người�phụ�thuộc�vào�
nhận�thức�mang�tính�chủ�quan�của�mỗi�người�về�“ta”�và�
“kẻ�khác”�và�những�ranh�giới�xác�định�sự�khác�biệt�giữa�
các�tộc�người,�chẳng�hạn�như�truyền�thống,�ngôn�ngữ,�ý�
thức�chính� trị.�Những� ranh�giới�này� thường�không� tĩnh�
tại�mà�thay�đổi�theo�thời�gian,�tùy�theo�các�bối�cảnh�cụ�
thể.�Quan�điểm�tiếp�cận�dân�tộc�học�biểu�tượng�(ethno-
symbolist�approach)�do�Anthony�D.�Smith�khởi�xướng�lại�
nhấn�mạnh�vai�trò�của�các�huyền�thoại�và�các�biểu�tượng�
trong�việc�đoàn�kết�nội�bộ�cộng�đồng�tộc�người�và�duy�
trì�mối�liên�hệ�nội�bộ�tộc�người�trong�suốt�tiến�trình�thời�
gian.�Quan�điểm�dân�tộc�học�biểu�tượng�ghi�nhận�vai�trò�

quan� trọng�của�các�huyền� thoại�nguồn�gốc�và�ký�ức�về�
thời�kỳ�huy�hoàng�của�tộc�người�trong�việc�kết�nối�cộng�
đồng�tộc�người�[6].

Ở�Việt�Nam,�tộc�người�cũng�thường�được�gọi�là�dân�
tộc.�Tuy�nhiên,�dân�tộc�còn�có�một�nghĩa�khác,�chỉ�quốc�
gia,�cộng�đồng�quốc�gia,�cộng�đồng�chính�trị,�xã�hội.�Vì�
vậy� trong�bài�viết�này,�chúng� tôi�dùng� thuật�ngữ�“cộng�
đồng� tộc� người”� để� chỉ� cộng� đồng�văn�hóa� của� những�
người� chủ� yếu� là� có� cùng� huyết� thống� hoặc� có� cùng� ý�
thức�tự�giác�tộc�người�(ví�dụ:�tộc�người�Kinh,�tộc�người�
Chăm…),�và�dùng�thuật�ngữ�“cộng�đồng�quốc�gia”�để�nói�
về�cộng�đồng�chính�trị,�xã�hội�của�toàn�thể�công�dân�trên�
lãnh�thổ�của�đất�nước�Việt�Nam.�Hiện�nay,�theo�hệ�thống�
phân�loại�chính�thức�của�Nhà�nước,�cộng�đồng�quốc�gia�
Việt�Nam�bao�gồm�54�tộc�người�[8],�trong�đó�người�Kinh�
là�tộc�người�đa�số,�các�tộc�người�khác�là�tộc�người�thiểu�
số.�Công�cuộc�phân�loại�tộc�người�ở�Việt�Nam�đã�được�
tiến�hành�từ�những�năm�70�của�thế�kỷ�trước�bởi�các�nhà�
dân� tộc� học.�Các� tiêu� chí� được� thống� nhất� để� sử� dụng�
trong�việc�xác�định�thành�phần�tộc�người,�trong�hội�thảo�
khoa�học�tháng�6�và�tháng�11/1973�của�Ủy�ban�Dân�tộc,�
đó� là:� 1)�Có�chung� tiếng� nói� (ngôn� ngữ�mẹ� đẻ);�2)�Có�
chung�những�đặc�điểm�sinh�hoạt�văn�hóa�(đặc�trưng�văn�
hóa);�3)�Có�cùng�ý�thức�tự�giác,� tự�nhận�cùng�một�dân�
tộc� [9].�Dựa� trên�các� tiêu�chí� này,�các�nhà�dân� tộc�học�
đã�xác�định�được�59�tộc�người,�và�tới�năm�1978,�số�tộc�
người�được� rút�xuống�còn�54.�Danh�mục�này�được�giữ�
nguyên�cho�tới�ngày�nay.�Có�một�số�tên�tộc�người�được�
nhắc�đến�trong�các�huyền�thoại�cổ,�một�phần�là�do�trong�
quá�trình�lịch�sử�dài�lâu,�đã�có�nhiều�tộc�người�bị�tiêu�diệt,�
biến�mất,�hoặc�tự�nguyện�sáp�nhập�vào�với�các�tộc�người�
khác,�một� phần� do� những� thay� đổi� trong� quá� trình� xác�
định�thành�phần�tộc�người�của�Nhà�nước.

Về�mối�liên�hệ�giữa�cộng�đồng�tộc�người�và�cộng�đồng�
quốc�gia,�trong�bài�viết�“Mối�quan�hệ�giữa�tộc�người�và�
cộng�đồng�quốc�gia�dân�tộc�trong�lịch�sử”,�Đặng�Nghiêm�
Vạn� cho� rằng,� lịch�sử�nhân� loại�đã�chứng�kiến�sự� diễn�
tiến�của�các�cộng�đồng,�từ�cộng�đồng�thị� tộc�bộ�lạc,� tới�
cộng� đồng� của�quốc� gia�một� tộc� người� và�quốc� gia� đa�
tộc� người.� Các� quốc� gia� đa� tộc� người� đã� xuất� hiện� từ�
giai�đoạn�tiền�công�nghiệp,�mà�“cấu�thành�của�các�quốc�
gia�là�sự�hợp�nhất�của�những�nhóm�người�có�nguồn�gốc�
khác�nhau,�được�định�hình�trên�một�lãnh�thổ�nhất�định”�
[10].�Ông�cho�rằng,�trước�đây�ở�Việt�Nam�đã�có�sự�hình�
thành�của�các�cộng�đồng�tộc�người�thời�nguyên�thủy,�và�
tới�khoảng�trước�thế�kỷ�XIX,�quốc�gia�Việt�Nam�đa�tộc�
người�đã�được�hình�thành,�“gồm�nhiều�tộc�người�thiểu�số�
được�tập�hợp�xung�quanh�tộc�người�đa�số�là�người�Kinh”�



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

[10].�Các�tộc�người�này�đều�chịu�sự�chi�phối�của�quốc�gia�
với�tư�cách�một�tổ�chức�chính�trị�-�xã�hội.�Trong�quan�hệ�
giữa�cộng�đồng�tộc�người�và�cộng�đồng�quốc�gia�ở�Việt�
Nam,�Đặng�Nghiêm�Vạn�đã�chỉ�ra�những�quan�hệ�phức�
tạp,�những�áp�lực�của�cộng�đồng�quốc�gia�đối�với�cộng�
đồng�tộc�người:�“mỗi�cá�nhân�không�chỉ�còn�là�thành�viên�
của�một�tộc�người�mà�còn�thuộc�về�một�quốc�gia”�[10],�
những�vấn�đề�về�đồng�hóa�tộc�người�-�cưỡng�bức�hay�tự�
nhiên�đã�dẫn�tới�sự�diệt�vong�của�nhiều�tộc�người�mà�ông�
kể�đến�như:�Xá�Xóc,�Xá�Mây,�Căn,�Xí,�Bằng,�Xá�Lý,�Xá�
Bông…�Theo�phân� tích�của�Đặng�Nghiêm�Vạn,� có� thể�
thấy�rằng�quá�trình�tương�tác�giữa�cộng�đồng�tộc�người�và�
cộng�đồng�quốc�gia�là�một�quá�trình�đào�thải�khắc�nghiệt,�
trong�xu�hướng�chung�của�thế�giới,�chứ�không�phải�tình�
cảnh�riêng�của�Việt�Nam.�Quan�điểm�nêu�trên�của�Đặng�
Nghiêm�Vạn�đã�tóm�lược�mối�quan�hệ�giữa�các�cộng�đồng�
tộc�người�và�cộng�đồng�quốc�gia�dân�tộc�ở�Việt�Nam.�Bàn�
về�sự�hình�thành�ý�niệm�về�các�cộng�đồng�tộc�người�ở�
Việt�Nam,�Benedict�Anderson�cho�rằng:�các�nhóm�người�
ở�Đông�Nam�Á�“hầu�như�tồn�tại�đầu�tiên�và�trước�hết�là�
từ�sự�hình�dung�của�người�châu�Âu”�[11],�có�nghĩa�là�sự�
hình� thành�các� nhóm�người�ở�Đông�Nam�Á� được� xem�
như�một�sản�phẩm�của�nền�thực�dân�phương�Tây.�Trong�
khi�đó,�một�nhà�nghiên�cứu�khác,�Frank�Proschan�lại�cho�
rằng,� trước�khi�có�sự�phân�chia�các�tộc�người� theo�góc�
nhìn�của�người�phương�Tây�thì�đã�có�những�quan�niệm�
bản�địa�về�tộc�người,�được�phản�ánh�qua�kho�tàng�văn�học�
truyền�miệng�[12].�Cụ�thể,�ông�đã�phân�tích�huyền�thoại�
về�quả�bầu�mẹ�để�chứng�minh�người�Khmú�ở�Việt�Nam�
đã�có�sự�hình�dung�về�tộc�người�mình,�sự�khác�biệt�của�
tộc�người�mình�từ�xưa.�Với�những�nghiên�cứu�về�huyền�
thoại� nguồn� gốc�của� các� tộc�người�ở�Việt�Nam,� chúng�
tôi�tán�thành�quan�điểm�của�Frank�Proschan�về�sự�hình�
thành�các�tộc�người�ở�Việt�Nam�từ�xa�xưa,�và�dưới�đây�sẽ�
nghiên�cứu�vai�trò�của�các�huyền�thoại�về�nguồn�gốc�tộc�
người�trong�việc�củng�cố�ý�thức�về�cộng�đồng�tộc�người�
và�ý�thức�về�cộng�đồng�quốc�gia.�

Nghiên�cứu�lý�luận�về�vai�trò�của�huyền�thoại�nguồn�
gốc� tộc� ng�ời� đối� với� việc� củng� cố� cộng� đồng� tộc�
ng�ời�và�cộng�đồng�quốc�gia

Các�huyền�thoại�nguồn�gốc�được�trao�truyền�từ�đời�này�
sang�đời�khác�và�vẫn�được�lưu�truyền�trong�xã�hội�hiện�đại�
đã�giúp�củng�cố�ý�thức�thuộc�về�(sense�of�belonging)�của�
mỗi�cá�nhân�với�cộng�đồng�tộc�người�của�mình.�Huyền�
thoại�nguồn�gốc�có�chức�năng�thiết�thực�trong�việc�giáo�
dục�các�thế�hệ�con�cháu�về�nguồn�gốc�tộc�người,�là�động�
lực�cho�việc�duy�trì�truyền�thống�văn�hóa�của�tộc�người.�
Các�huyền�thoại�này�có�thể�được�xem�như�một�công�cụ�

giáo�dục�rất�hữu�hiệu�cho�thế�hệ�trẻ�về�truyền�thống�của�
tộc�người�cũng�như�mối�liên�hệ�giữa�các�tộc�người�trong�
cộng�đồng�quốc�gia.

Một�số�công�trình�nghiên�cứu�trên�thế�giới�đã�chỉ�ra�giá�
trị�to�lớn�của�huyền�thoại�trong�việc�kiến�tạo�nên�sự�hình�
dung�về�lịch�sử�hình�thành�cộng�đồng�tộc�người�và�vai�trò�
của�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�tộc�người�đối�với�sự�kết�
nối�các�cộng�đồng�tộc�người�trong�một�quốc�gia,�chẳng�
hạn� như� Benedict�Anderson� phân� tích� vai� trò� của� các�
huyền�thoại�đối�với�sự�hình�dung�về�một�cộng�đồng�tưởng�
tượng�trong�cuốn�sách�Imagined�communities:�re�ections�
on�the�origin�and�spread�of�nationalism/Cộng�đồng�tưởng�
tượng:�những�suy�nghĩ�về�nguồn�gốc�và�sự�nở�rộ�của�chủ�
nghĩa�dân� tộc� [13],�Anthony�D.� Smith� qua�các� chuyên�
luận�The�ethnic�origins�of�nations/Những�nguồn�gốc�tộc�
người�của�các�quốc�gia�[14],�Myths�and�Memories�of�the�
Nation/Huyền�thoại�và�ký�ức�về�quốc�gia�[15],�Cultural�
Foundations� of� Nations/Những� nền� tảng� văn� hóa� của�
các�quốc�gia�[16],�Ethnosymbolism�and�Nationalism:�a�
Cultural�Approach/Dân�tộc�học�biểu�tượng�và�chủ�nghĩa�
dân�tộc:�một�cách�tiếp�cận�văn�hóa�[17]�đã�nhấn�mạnh�
vai�trò�của�huyền�thoại�nguồn�gốc�trong�việc�kết�nối�cộng�
đồng� tộc� người,� cộng�đồng� quốc� gia.�Đặc� biệt,�một� số�
công�trình�của�các�học�giả�quốc�tế�đã�tiếp�cận�các�huyền�
thoại�nguồn�gốc�ở�Việt�Nam�để�tìm�hiểu�ý�thức�tự�giác�
tộc�người�của�các�tộc�người�ở�Việt�Nam,�sự�phân�biệt�tộc�
người�này�với�các� tộc�người�khác� trong�cộng�đồng� tộc�
người� trên� lãnh� thổ�Việt�Nam,�như�Frank�Proschan�với�
bài�viết�We�are�all�Khmu,�just�the�same…/Chúng�ta�đều�là�
người�Khmú,�như�nhau…�[18]�đã�bàn�về�ý�thức�tộc�người�
dựa� trên�tộc�danh�của�người�Khmú,�sự�nhận�đồng� (hay�
khẳng�định�căn�cước)�của�những�người�đồng�tộc�dựa�trên�
những�câu�chuyện,�những�niềm�tin�về� tộc�danh�của�họ.�
Proschan� trong�bài�viết�Peoples�of�the�gourd:� imagined�
ethnicities� in�highland�Southeast�Asia/Những� tộc�người�
sinh� ra� từ� quả� bầu:� tính� tộc� người� được� hình� dung� về�
vùng�cao�nguyên�Đông�Nam�Á�[12]�đã�bàn�về�sự�gợi�mở�
từ�truyện�kể�về�quả�bầu�mẹ�với�mối�liên�hệ�giữa�các�tộc�
người�ở�cao�nguyên�(ở�đây�nói�đến�Tây�Nguyên�ở�Việt�
Nam�và�qua�biên�giới).�Keith�Taylor� [19]�khẳng�định�ý�
nghĩa�của�những�câu�chuyện�khác�nhau�về�nguồn�gốc�của�
các�tộc�người�Việt�Nam�trước�khi�có�một�lịch�sử�chung�
(common�history)�của�dân�tộc�Việt�(với�nghĩa�Việt�Nam)�
được�kiến�tạo,�thống�nhất�và�được�trao�truyền�qua�các�thế�
hệ.�Bên�cạnh�đó,�đã�có�nhiều�nghiên�cứu�của�các�học�giả�
quốc�tế�phân�tích�vai�trò�của�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�
trong�việc�hình�thành�tính�tộc�người�và�mối�liên�hệ�giữa�
cộng�đồng�tộc�người�với�cộng�đồng�quốc�gia�bằng�các�ví�
dụ�từ�Việt�Nam,�tiêu�biểu�như�bài�viết�của�Patricia�Pelley�



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

“Barbarians”�and�“Younger�Brothers”:�the�remaking�of�
race�in�postcolonial�Vietnam/Những�người�hoang�dã�và�
những�người�em:�sự�tái�hiện�về�chủng�tộc�thời�hậu�thuộc�
địa�Việt�Nam�[20],� trong�đó�có�phân�tích�sự�chuyển�đổi�
cách� quan� niệm� của� người�Việt� về� các� tộc� người� thiểu�
số�qua�những�cách�gọi,�sự�hình�dung�của�người�Việt�với�
những�tộc�người�này,�hay�nói�cách�khác,�cũng�là�phân�tích�
những�huyền�thoại�khác�nhau�mà�người�Việt�kể�về�các�tộc�
người�thiểu�số�thời�hậu�thuộc�địa.�

Các�học�giả�trong�nước�cũng�đã�có�những�nghiên�cứu�
về�thần�thoại�nói�chung,�trong�đó�có�bao�gồm�các�huyền�
thoại�nguồn�gốc.�Các� giáo� trình� văn� học�dân� gian�Việt�
Nam� do� các� nhà� nghiên� cứu�Đinh� Gia�Khánh,� Lê� Chí�
Quế,�Vũ�Anh�Tuấn,�Nguyễn�Thị�Bích�Hà…�chủ�biên�đều�
đề�cập�đến�các�thần�thoại�như�một�thể�loại�xưa�sớm�bậc�
nhất�của�văn�học�dân�gian�Việt�Nam.�Các�giáo�trình�này�
đã�khẳng�định�giá�trị�nhiều�mặt�của�thần�thoại,�và�đem�lại�
một�số�chi�tiết�bổ�ích�về�sự�lưu�truyền�thần�thoại� trong�
đời�sống�của�các�cộng�đồng�tộc�người.�Về�huyền� thoại�
nguồn�gốc�của�các�tộc�người�ở�Việt�Nam,�Đặng�Nghiêm�
Vạn�là�người�quan�tâm�và�nghiên�cứu�kỹ�lưỡng�về�lĩnh�
vực�này.�Một�số�nghiên�cứu�về�huyền�thoại�nguồn�gốc�ở�
Việt�Nam� từng� được� tiến� hành�một�cách�khá�công� phu�
bởi�nhà�nghiên�cứu�Đặng�Nghiêm�Vạn,�nhưng�chủ�yếu�
ông�mới�chỉ�chú�trọng�tìm�hiểu�sự�tương�đồng�trong�nội�
dung�các�huyền� thoại�về�nguồn�gốc�của�các� tộc�người.�
Ông�cũng�dành�nhiều�sự�quan�tâm�tới�việc�tìm�hiểu�motif�
quả�bầu�mẹ�-�motif�phổ�biến�bậc�nhất�trong�truyện�kể�về�
nguồn�gốc�của�nhiều�tộc�người�thiểu�số�như�người�Khmú,�
người�Mảng…�Bài�viết�Huyền�thoại�về�nạn�hồng�thủy�và�
nguồn�gốc�các�tộc�người�[21]�của�ông� thể�hiện�kết�quả�
của�việc�thu�thập,�nghiên�cứu�so�sánh� rất�công�phu�các�
bản�truyện�kể�về�nạn�hồng�thủy�của�các�tộc�người�ở�Việt�
Nam,� và�cũng� thể�hiện�sự� tiếp�cận� liên� ngành,� folklore�
và�dân�tộc�học�với�các�huyền�thoại�này.�Sau�bài�nghiên�
cứu�của�Đặng�Nghiêm�Vạn,�các�kết�quả�nghiên�cứu�mới�
được�công�bố�của�các�nhà�sưu�tầm,�nghiên�cứu�văn�học�
dân�gian�trong�nước�đã�cung�cấp�thêm�nhiều�cứ�liệu�mới�
về�huyền�thoại�nguồn�gốc,�như�công�trình�Tổng�tập�văn�
học�dân�gian�các�dân�tộc�thiểu�số�Việt�Nam�do�Nguyễn�
Xuân�Kính�chủ�biên�[22],�bộ�Thần�thoại�các�dân�tộc�thiểu�
số�Việt�Nam�do�Nguyễn�Thị�Huế�chủ�biên�xuất�bản�năm�
2013�[23]�và�nhiều�công�trình�đơn�lẻ�thuộc�dự�án�Công�
bố�phổ�biến�tài�sản�văn�hóa�văn�nghệ�dân�gian�các�dân�
tộc�Việt�Nam�do�Hội�Văn�nghệ�dân�gian�thực�hiện�từ�năm�
2008�đến�nay.�Việc�nghiên�cứu�vai� trò�của�huyền� thoại�
nguồn�gốc�đối�với�cộng�đồng�tộc�người,�cộng�đồng�quốc�
gia,�phân�tích�mối�liên�hệ�giữa�các�tộc�người�với�nhau�dựa�
trên�huyền�thoại�nguồn�gốc�chưa�được�các�học�giả�trong�

nước�quan�tâm�nghiên�cứu�nhiều.

Qua� việc� tìm�hiểu�sơ� lược�những�công� trình�nghiên�
cứu�trong�nước�và�quốc�tế,�chúng�tôi�nhận�thấy:�i)�Huyền�
thoại� nguồn� gốc� được� các� học� giả� quốc� tế� đánh� giá� là�
có�vai�trò�quan�trọng�trong�đời�sống�của�cộng�đồng�tộc�
người,�có�ý�nghĩa�góp�phần�kiến�tạo�cộng�đồng�tộc�người�
của�quốc�gia;�ii)�Huyền�thoại�nguồn�gốc�giúp�hiểu�biết�về�
lịch�sử�thời�xa�xưa�của�cộng�đồng�tộc�người�cũng�như�các�
quan�hệ�của�cộng�đồng�tộc�người�với�cộng�đồng�quốc�gia�
trong�hiện�tại.�Tuy�nhiên,�chưa�có�nhiều�nghiên�cứu�ở�Việt�
Nam�tìm�hiểu�một�cách�tổng�thể�và�kỹ�lưỡng�về�kho�tàng�
huyền�thoại�nguồn�gốc�của�các�tộc�người�ở�Việt�Nam�để�
ghi�nhận�giá�trị�của�huyền�thoại�nguồn�gốc�trong�việc�cố�
kết�cộng�đồng�tộc�người�trong�lòng�quốc�gia,�và�để�đánh�
giá�hiện�trạng�tồn�tại�của�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�tộc�
người�trong�xã�hội�Việt�Nam�hiện�nay.�

Hiện�trạng�sự�l�u�truyền�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�
của�các�tộc�ng�ời�ở�Việt�Nam�hiện�nay

Với�người�Kinh,�kho�tàng�truyền�miệng�đã�sớm�được�
ghi�lại�trong�các�tài� liệu�lịch�sử,� tạo�điều�kiện�cho�việc�
trao�truyền�những�huyền�thoại�nguồn�gốc�từ�thuở�xa�xưa�
tới�ngày�nay.�Chẳng�hạn�tài�liệu�Đại�Việt�sử�ký�ngoại�kỷ�
toàn�thư�[24]�do�Ngô�Sĩ�Liên�biên�soạn�có�bao�gồm�các�
câu�chuyện�về�Họ�Hồng�Bàng�(như�truyện�Kinh�Dương�
Vương,�truyện�Lạc�Long�Quân,�truyện�Hùng�Vương…).�
Các�câu�chuyện�dã�sử,�truyền�thuyết�cũng�được�đưa�vào�
giảng�dạy�trong�sách�giáo�khoa�phổ�thông�để�trẻ�em�hiểu�
biết�về�truyền�thống�của�dân�tộc,�như�truyền�thuyết�“Con�
rồng,�cháu�tiên”�được�giảng�dạy�trong�sách�giáo�khoa�Ngữ�
văn�lớp�6�từ�nhiều�năm�nay�[25].�Bên�cạnh�đó,�câu�chuyện�
“người�Việt�Nam�là�con�cháu�vua�Hùng”�cũng�được�củng�
cố�với�một�ngày�lễ�quốc�gia�được�Nhà�nước�công�nhận�
chính� thức,�ngày�Giỗ� tổ�Hùng�Vương,�với�ý�nghĩa� vua�
Hùng�là�vị�vua�của�toàn�thể�người�Việt.�Câu�nói�“Dù�ai�đi�
ngược�về�xuôi/Nhớ�ngày�giỗ�Tổ�mùng�10�tháng�ba”�đã�trở�
thành�một�câu�nói�quen�thuộc,�ghi�nhận�truyền�thống�thờ�
cúng�quốc�tổ�Hùng�Vương�vào�ngày�10�tháng�3�âm�lịch�
hàng�năm�của�người�Việt.�Bằng�sự�phổ�biến�hiểu�biết�về�
nguồn�gốc�qua�các�tài�liệu�giáo�dục�chính�thức,�các�hoạt�
động�lễ�hội,�truyền�thông�chính�thức,�người�Việt�đã�khẳng�
định�niềm�tin�vào�gốc�gác�con�cháu�vua�Hùng�của�mình,�
và�nguồn�gốc�con�rồng�cháu� tiên�vốn�chỉ� là�nguồn�gốc�
trong�huyền�thoại�của�người�Việt�lại�được�trở�thành�đại�
diện�chung�cho�toàn�thể�dân�tộc�Việt�Nam.�Truyền�thống,�
niềm�tin�về�nguồn�gốc�lạc�hồng�của�người�Việt�cũng�được�
người�dân�của�các�tộc�người�khác�tiếp�thu,�thâu�nhận.�

Với� các� tộc� người� thiểu� số� Việt� Nam,� huyền� thoại�



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

nguồn� gốc� thường� được� lưu� truyền� từ� thế� hệ� này� sang�
thế�hệ�khác� thông�qua�con�đường�truyền�miệng,�và�sau�
này,�các�tác�phẩm�truyền�miệng�cũng�phần�nào�đã�được�
sưu�tầm,�in�ấn,�xuất�bản.�Các�huyền�thoại�nguồn�gốc�vẫn�
thường�được�kể�lại�hoặc�gợi�nhắc�lại�trong�các�nghi�lễ�lớn�
của�các�tộc�người,�chẳng�hạn:�người�Thái,�người�Mường,�
người�Tày�ở�Tây�Bắc�thường�tổ�chức�hát�các�bài�tang�ca�
cho� người�quá� cố,� trong�đó�có� kể� tường� tận�cho�người�
chết� câu� chuyện� về� nguồn� gốc� của� tổ� tiên� và� dẫn� hồn�
người�chết�đến�với� tổ� tiên;�người�Mường�có�những�bài�
mo�được�thầy�mo�hát�trong�đám�tang,�bao�gồm�Mo�lên�
trời;�người�Tày�và�người�Thái�cũng�có�những�bài�hát�tiễn�
hồn�người�chết� được�dùng�để�hát� cho�người�chết� trong�
đám� tang� được� gọi� là�khắp� thống� đẳm� trong� tiếng�Tày�
[26],�khám�xúng�phi�tai�trong�tiếng�Thái�[27].�Ngoài�ra,�
một�số�tộc�người�còn�có�tục�lệ�ôn�lại�nguồn�gốc�tộc�người�
trong�đám�cưới,�chẳng�hạn�như�người�Ê�Đê�ở�Tây�Nguyên�
có�tục�bắt�chàng�trai�khi�đến�hỏi�cô�gái�làm�vợ�thì�phải�
kể�cho�đầy�đủ,�chính�xác�nguồn�gốc�của�dòng�họ�vợ,�có�
vượt�qua�thử�thách�này�thì�chàng�trai�mới�được�nhận�làm�
rể.�Các�huyền�thoại�nguồn�gốc�cũng�tham�gia�trong�đời�
sống�hàng�ngày�của�người�dân�các�tộc�người�ở�Việt�Nam,�
chẳng�hạn�như�người�Hà�Nhì�có�tục�lệ�“chụ�cư”,�trong�đó�
người�già�thường�kể�cho�người�trẻ�về�nguồn�gốc�của�tộc�
người�mình,�dòng�họ�mình�trong�những�lúc�thư�nhàn.�Lễ�
hội�truyền�thống�cũng�là�dịp�mà�các�huyền�thoại�nguồn�
gốc�được�gợi�nhắc� lại�một�cách�tập�trung� trong�các� tộc�
người,�chẳng�hạn�như�trong�lễ�hội�Cha�Bun,�lễ�hội�Rija�
Nugar�của�người�Chăm,�nguồn�gốc�của�tộc�người�cũng�
thường�được�cộng�đồng�ôn�lại.�Bên�cạnh�đó,�huyền�thoại�
nguồn�gốc�của�các�tộc�người�nói�chung�và�của�toàn�thể�
các�dân�tộc�Việt�Nam�cũng�thường�được�huy�động,�gợi�
nhắc�trong�các�lễ�hội�văn�hóa�do�Nhà�nước�tổ�chức�ở�các�
cấp�trung�ương�và�địa�phương.

Tuy� cách� thức� thể� hiện,� biểu� diễn,� trao� truyền� các�
huyền� thoại� nguồn� gốc� trong� cộng�đồng� các� tộc� người�
thiểu�số� luôn�biến�đổi� theo� thời�gian,�nhưng�các�huyền�
thoại� nguồn� gốc� vẫn� được� trao� truyền� giữa� các� thế� hệ�
của�các�tộc�người�ở�Việt�Nam.�Chẳng�hạn�như�ngày�xưa,�
những�áng�mo�tiễn�hồn�người�chết�của�người�Mường�phải�
được� trình� bày� trong� nhiều� ngày�đêm,� nhưng�hiện� nay�
việc�kể�mo�đã�được�tiết�giản,�giữ�lại�những�phần�cốt�yếu�
nhất.�Nhưng�dù�gì�người�chết�vẫn�phải�được�nghe�kể�mo�
để�tìm�được�đường�về�với�tổ�tiên,�ông�bà.�Con�cháu�của�
các�tộc�người�vẫn�không�ngừng�cải�biến�các�huyền�thoại�
này�để�phù�hợp�với�nhu�cầu�và�điều�kiện�của�đời� sống�
hiện�nay.

Việc�xuất�bản�các�tác�phẩm,�các�tuyển�tập�thần�thoại,�

sử�thi,�các�tổng�tập�văn�học�dân�gian�các�tộc�người�thiểu�
số�trong�những�năm�qua�đã�có�ý�nghĩa�lớn,�đem�lại�khối�
lượng�tác�phẩm�đồ�sộ,�trong�đó�có�nhiều�huyền�thoại�nguồn�
gốc� (đáng�kể�nhất� là�bộ�Tổng� tập�văn�học�các�dân� tộc�
thiểu�số�do�Đặng�Nghiêm�Vạn�chủ�biên;�bộ�Tổng�tập�văn�
học�dân�gian�các�dân�tộc�thiểu�số�Việt�Nam��do�Nguyễn�
Xuân�Kính�chủ�biên�xuất�bản�trong�các�năm�2007-2010�
[22]).��Tuy�nhiên,�các�công�trình�tổng�tập�quy�mô�này�chủ�
yếu�được�lưu�hành�một�cách�hạn�chế� trong�giới�nghiên�
cứu,�chứ�người�bình�dân�không�có�nhiều�cơ�hội�để�đọc�
và�tìm�hiểu�về�huyền�thoại�nguồn�gốc�tộc�người�qua�các�
tài�liệu�này.�Về�cơ�bản,�ngoài�huyền�thoại�nguồn�gốc�của�
người�Việt�được�trao�truyền�một�cách�rộng�rãi�qua�sách�
giáo�khoa�phổ�thông�thì�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�của�
các�tộc�người�thiểu�số�được�lưu�truyền�một�cách�lẻ�tẻ,�chủ�
yếu�qua�các�nghi�lễ�của�bản�làng,�họ�tộc.�

Sự� tham� dự� của� các� huyền� thoại� nguồn� gốc� tộc�
ng�ời� trong� việc� củng� cố� cộng� đồng� tộc� ng�ời� và�
cộng�đồng�quốc�gia�ở�Việt�Nam�hiện�nay

Các� huyền� thoại� về�nguồn� gốc� tộc�người� có�vai� trò�
tích�cực�trong�việc�củng�cố�mối�liên�kết�giữa�các�cá�nhân�
trong�nội�bộ�các�tộc�người�ở�Việt�Nam.�Quan�hệ�gắn�bó�
của�các�cá�nhân�trong�một�tộc�người�trước�hết�được�duy�
trì�một�cách�tự�nhiên�dựa�trên�niềm�tin�họ�là�những�người�
có�cùng�huyết�thống,�có�cùng�tổ�tiên,�do�đó�những�nhân�
vật� được� tin� là� người� sinh� ra� tộc�người� có� ý� nghĩa� hết�
sức�thiêng�liêng�trong�tâm�thức�của�cộng�đồng�tộc�người.�
Trong�kho�tàng�huyền�thoại�của�nhiều�tộc�người�còn�lưu�
truyền�đến�ngày�nay�câu�chuyện�về�những�vị�tổ�tiên�của�
tộc�người,�như�người�Mường�luôn�nhớ�đến�đôi�chim�Tăng�
-�Tót�sinh�ra�mình,�người�Việt�luôn�nhớ�về�hai�vị�tổ�tiên�
Lạc�Long�Quân,�Âu�Cơ,�người�Chăm�nhớ�về�bà�chúa�xứ�
Po�Inư�Nưgar…�Bên�cạnh�việc�tôn�thờ�những�vị�tiền�nhân�
khai� sinh� ra� tộc�người,�biểu�tượng�về�vùng�đất� tổ�cũng�
có�vai�trò�hết�sức�quan�trọng�trong�việc�cố�kết�cộng�đồng�
tộc�người.�Chẳng�hạn�như�người�Mảng�tin�rằng,�vùng�đất�
tổ�của�mình�là�ở�vùng�núi�Gium�Bai�(Lai�Châu),�nơi�đó�
còn� lưu�giữ� hòn�đá� tổ�Xôm�Bai� (Tổ� tiên�người�Mảng)�
[10].�Người�Ê�Đê�nhắc�đến�hang�Ađrên�như�là�đất�tổ�của�
mình:�“ở�đâu�cũng�vậy,�không�một�ai�quên�hang�Ađrên.�
Họ�coi�đấy�là�đất�gốc�và�cắt�ngành�H’đruê�ở�lại�coi�giữ�
gần�nơi�cửa�hang�đó”�(“Sự�tích�hang�Ađrên”)�[10].�Các�
câu� chuyện�về�các�dòng�họ�được�sinh� ra�bởi�cùng�một�
nguồn�gốc�cũng�giúp�tạo�nên�sợi�dây�gắn�kết�giữa�các�tộc�
người�với�nhau,�đồng�thời�tạo�nên�niềm�tin,�sự�thỏa�thuận�
giữa�các�dòng�họ�lớn�về�địa�bàn�sinh�sống�cũng�như�các�
quy�ước�khác,�tạo�nên�sự�hài�hòa�và�sự�ổn�định�trong�quá�
trình�sinh�sống�của�cộng�đồng�tộc�người.



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

Trong� quá� trình� các� tộc� người� khác� nhau� cùng� sinh�
sống�trên�lãnh�thổ�Việt�Nam,�huyền�thoại�nguồn�gốc�đã�có�
vai�trò�gắn�kết�các�tộc�người�lân�cận�với�nhau.�Có�nhiều�
huyền�thoại�nguồn�gốc�nhấn�mạnh�mối�quan�hệ�anh�em�
ruột�thịt�giữa�các�tộc�người,�đặc�biệt�là�các�truyện�kể�có�
motif�quả�bầu�mẹ.�Chẳng�hạn�như� truyện�kể�của�người�
Bru�-�Vân�Kiều�cho�rằng,�trong�số�các�tộc�người�anh�em�
chui�ra�từ�quả�bầu�mẹ,�người�Tà�Ôi�và�người�Vân�Kiều�
là�hai�con�trai�lớn,�rồi�đến�người�Ê�Đê,�Ba�Na,�Xơ�Đăng,�
người� Khừa,� Sách,� Hmông,�Dao,� Tày,� rồi� nhóm�người�
Khmer,� Lào,� Thái,� rồi� đến� người� Kinh� là� em� út� [10];�
truyện�của�người�Phù�Lá�ghi�lại�mối�quan�hệ�anh�em�giữa�
người�Hmông,�người�Dao,�người�Tày,�người�Xá,�người�
Mường,�người�Kinh�(“Chuyện�nước�ngập�trời”� [10];�và�
còn�nhiều�câu�chuyện�tương� tự�của�các� tộc�người�khác�
nữa.�Một�trường�hợp�khác�về�việc�huyền�thoại�nguồn�gốc�
giúp�tăng�cường�sự�đoàn�kết,�gắn�bó�giữa�các�tộc�người,�
đó�là�trường�hợp�huyền�thoại�về�“đồng�bào”�của�người�
Việt�được�vận�dụng�trong�việc�xây�dựng,�củng�cố�cộng�
đồng�các�tộc�người�ở�Việt�Nam.�Chúng�tôi�xin�đưa�ra�một�
ví�dụ�cụ� thể:�với�người�Chăm,� theo� truyện�kể�dân�gian�
Chăm,�người�Chăm�được�sinh�ra�bởi�mẹ�Po�Inư�Nưgar�-�
nữ�thần�xứ�sở�[28].�Tuy�nhiên,�trong�một�số�bối�cảnh�cụ�
thể�của�đời�sống�xã�hội,�như�lễ�hội�văn�hóa�Chăm�được�
tổ�chức�vào�năm�2012�tại�Ninh�Thuận,�một�lễ�hội�có�quy�
mô�quốc�gia,�do�Bộ�Văn�hóa,�Thể�thao�và�Du�lịch�phối�
hợp�với�các� ban,� ngành� địa� phương� tổ� chức,� thì� người�
Chăm�được�gọi�là�“đồng�bào�Chăm”,�và�lễ�hội�được�đặt�
tên�là:�“Ngày�hội�văn�hóa,�thể�thao,�du�lịch�vùng�đồng�bào�
Chăm”�[29].�Tên�gọi�này�cho�thấy�trong�bối�cảnh�sự�kiện�
mang� tính�quốc�gia,� câu�chuyện�về�nguồn�gốc�của� dân�
tộc�Việt�với�bọc�trăm�trứng�nở�ra�trăm�con�(đồng�bào)�đã�
được�nhấn�mạnh,�tô�đậm,�và�người�Chăm�cũng�được�xem�
như� là�một� trong� những� người�anh� em�cùng� được� sinh�
ra�từ�bọc�trăm�trứng�của�mẹ�Âu�Cơ.�Huyền�thoại�về�bọc�
trăm�trứng�vốn�không�xa�lạ�với�người�Việt,�nhưng�nó�đã�
được�kiến�tạo�những�lớp�nghĩa�mới,�để�củng�cố�sự�đoàn�
kết�giữa�các�tộc�người�trên�lãnh�thổ�Việt�Nam�dựa�trên�ý�
niệm�về�nguồn�gốc�chung.�Nếu�quan�sát�trong�đời�sống,�
trên�các�phương�tiện�thông�tin�đại�chúng�và�các�sự�kiện�
chính�thức�của�Nhà�nước,�có�thể�thấy�rằng:�do�cách�gọi�
“đồng�bào”�đã� trở�nên�phổ�biến,�bản� thân�người�Chăm�
cũng�quen�với�nó.�Nhiều�người�Chăm�tự�nói�về�mình,�về�
cộng�đồng�mình�bằng�cách�gọi�“đồng�bào�Chăm”.��Điều�
này�cũng�diễn�ra�tương�tự�với�các�cộng�đồng�tộc�người�
khác�ở�Việt�Nam.�Cách�gọi�“đồng�bào�Thái”,�“đồng�bào�
Mường”,�“đồng�bào�Khmer”,�hoặc�gọi�chung�“đồng�bào�
thiểu�số”…�trở�nên�hết�sức�phổ�biến� trong�các�văn�bản�
của�Nhà�nước�cũng�như�các�phương�tiện�truyền�thông�đại�

chúng,�góp�phần�kiến� tạo�nên�sợi�dây�gắn�kết�giữa�các�
cộng�đồng�tộc�người�ở�Việt�Nam.�

Dù�cách�biểu�diễn,�thể�hiện�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�
ở� các� tộc�người�có� những�cách� thức� khác� nhau,�nhưng�
rõ�ràng�với�sự�khẳng�định�quan�hệ�gần�gũi,�anh�em,�máu�
thịt�của�các�tộc�người�trong�quá�khứ�xa�xưa,�huyền�thoại�
nguồn� gốc� vẫn� tiếp� tục� có� vai� trò� lớn� trong� việc� tăng�
cường�mối�quan�hệ�đoàn�kết�giữa�các�cá�nhân�trong�nội�
bộ�tộc�người,�đồng�thời�củng�cố�tinh�thần,�ý�thức�thuộc�
về�của�mỗi�người�dân�với�cộng�đồng�quốc�gia,�trong�cộng�
đồng�liên�minh�tộc�người�trong�thời�điểm�hiện�tại.�

Một�số�nhận�định

Ở�trên,�bài�viết�đã�tìm�hiểu�những�vấn�đề�mang�tính�lý�
luận�về�ý�nghĩa�của�huyền�thoại�nguồn�gốc�đối�với�việc�
củng�cố�cộng�đồng�tộc�người,�cộng�đồng�quốc�gia�và�đã�
phân�tích�những�vấn�đề�lý�luận�này�trong�điều�kiện�cụ�thể�
ở�Việt�Nam.�Chúng� tôi�nhận� thấy� rằng,� các�nhà�nghiên�
cứu�trên�thế�giới�đã�quan�tâm�tới�các�huyền�thoại�nguồn�
gốc�không�chỉ�ở�giá� trị�văn�học,�giá� trị� lịch� sử�mà�còn�
quan�tâm�tới�vai�trò,�khả�năng�tác�động�của�huyền�thoại�
nguồn�gốc�tới�cộng�đồng�tộc�người,�cộng�đồng�quốc�gia�
trong�hiện� tại.�Huyền� thoại�nguồn�gốc�có�khả�năng� tập�
hợp�các�cá�nhân�trong�cùng�một�cộng�đồng�với�niềm�tin�
chung�về�ký�ức�lịch�sử,�về�tổ�tiên,�và�cũng�có�chức�năng�
kết�nối�các�tộc�người�lân�cận�trong�mối�quan�hệ�mang�tính�
tưởng�tượng�về�tình�anh�em,�họ�hàng.�

Quan�sát�sự�lưu�truyền�huyền�thoại�nguồn�gốc�trong�
cộng�đồng�người�Việt�và�cộng�đồng�các�tộc�người�thiểu�
số,�chúng� tôi�nhận� thấy� trong�bối�cảnh�quốc�gia�đa� tộc�
người�của�Việt�Nam,�tộc�người�Việt�có�nhiều�lợi�thế�khi�
trao�truyền�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�của�mình,�với�sự�
góp�mặt�của�đông�đảo�các�nhà�nghiên�cứu�từ�các�trường�
đại�học,�viện�nghiên�cứu,�và�có�sự�hỗ�trợ�của�chương�trình�
giáo�dục�phổ�thông�khi�đưa�các�huyền�thoại�nguồn�gốc�
của�người�Việt�vào�giảng�dạy�ở�các�cấp�học,�đặc�biệt�là�sự�
áp�dụng�đồng�bộ�các�hoạt�động�tưởng�nhớ�truyền�thống�
cha�ông�theo�các�quy�định�chính�thức�của�Nhà�nước�(như�
giỗ�tổ�Hùng�Vương).�Trong�khi�đó,�việc�trao�truyền�ký�ức�
về�nguồn�gốc�của�các�tộc�người�thiểu�số�có�một�số�hạn�
chế�nhất�định,�vì�các�câu�chuyện�về�nguồn�gốc�của�các�
tộc�người�hiện�không�được�người�dân�kể�thường�xuyên�
trong� các� hoạt�động� của�đời� sống� thường� ngày,� các� tài�
liệu�lưu�trữ�về�huyền�thoại�nguồn�gốc�thường�là�các�tài�
liệu�chuyên�môn�mà�không�phải�người�dân�nào�cũng�tiếp�
cận�được.�Khi�nghiên�cứu�lý�luận�về�mối�quan�hệ�giữa�tộc�
người�và�cộng�đồng�quốc�gia�dân�tộc�trong�lịch�sử,�Đặng�
Nghiêm�Vạn� đã�nhấn�mạnh� rằng:� “Bên� cạnh� việc� giáo�



����������������

Khoa�học�Xã�hội�và�Nhân�văn

dục�chủ�nghĩa�quốc�gia�-�dân�tộc,�cần�hết�sức�lưu�tâm�đến�
việc�phát�triển�ý�thức�của�từng�tộc�người�riêng�biệt”�[20].�
Vậy,�trong�bối�cảnh�quốc�gia�đa�dân�tộc,�với�sự�tôn�trọng�
tính�“thống�nhất�trong�đa�dạng”,�cùng�với�việc�lưu�truyền�
huyền�thoại�nguồn�gốc�của�người�Việt�như�là�huyền�thoại�
tiêu�biểu,�đại�diện�cho�dân�tộc�Việt�Nam,�chúng�ta�cũng�
cần�khuyến�khích�sự�hiểu�biết,�tri�thức�về�nguồn�gốc�mang�
tính�riêng�biệt�của�các�tộc�người�thiểu�số�khác.�

Với�những�giá�trị�gắn�kết�nội�bộ�tộc�người�và�gắn�kết�
các�cộng�đồng� tộc�người� lân�cận�với�nhau,�huyền� thoại�
nguồn�gốc�của�các�tộc�người�ở�Việt�Nam�cần�được�nghiên�
cứu�một�cách� tổng� thể,� đồng�bộ�hơn,� và�việc� giáo� dục�
về�nguồn�gốc�của�các�tộc�người�thông�qua�các�xuất�bản�
phẩm,�tài�liệu�giáo�dục�chính�thức,�các�kênh�truyền�thông,�
các�sự�kiện�chính�thức�của�Nhà�nước�cần�được�đẩy�mạnh.�
Chủ�trương�của�Đảng�và�Nhà�nước�trong�chính�sách�dân�
tộc� là� xây� dựng�một� cộng� đồng� tộc� người� “thống� nhất�
trong�đa�dạng”,�nên�các�tri� thức�dân�gian�về�nguồn�gốc�
của�các�tộc�người,�các�huyền�thoại�về�nguồn�gốc,�vốn�rất�
đa�dạng,�của�các�tộc�người�cũng�cần�được�trao�truyền,�phổ�
biến�một�cách�rộng�rãi,�trước�hết�là�để�cho�con�cháu�của�
mỗi�tộc�người�hiểu�biết�về�quá�khứ,�lịch�sử�của�chính�tộc�
người�mình,�tiếp�đó�là�nhằm�giúp�cho�các�tộc�người�cùng�
sinh�sống�trên�đất�nước�Việt�Nam�tăng�cường�hiểu�biết�
lẫn�nhau,�và�tăng�cường�tình�đoàn�kết,�sự�cố�kết�của�cộng�
đồng�quốc�gia�Việt�Nam�hiện�tại.�

�����������������������������

Tài�liệu�tham�khảo

[1]�Chu�Xuân�Diên�(2005),�“Để�góp�phần�nghiên�cứu�huyền�thoại�và�thi�
pháp�huyền�thoại�trong�sáng�tác�văn�học”,�http://www.khoavanhoc-ngonngu.
edu.vn/home/index.php?option=com_content&view=article&id=337:-
gop-phn-nghiencu-huyn-thoi-va-thi-phap-huyn-thoi-trong-sang-tac-vn-
hc&catid=94:ly-lun-va-phe-binh-vn-hc&Itemid=135.

[2]�Britannica,�“Ethnic�group”,�http://www.britannica.com/topic/ethnic-
group,�truy�cập�ngày�10/2/2015.

[3]� Richard�A.� Schermerhorn� (1970),�Comparative� ethnic� relations;� a�
framework�for�theory�and�research,�New�York:�Random�House.

[4]�Thomas�Hylland�Eriksen�(1992),�Us�and�them�in�modern�societies:�
ethnicity� and� nationalism� in� Trinidad,� Mauritius� and� Beyond,� Oxford�
University�Press.

[5]� Geertz� Clifford� and� University� of� Chicago,� Committee� for� the�
Comparative�Study�of�New�Nations� (1963),�Old�societies� and� new� States,�
the�quest�for�modernity�in�Asia�and�Africa.�New�York,�London:�Free�Press�of�
Glencoe�Collier-Macmillan.

�[6]�John�Hutchinson�and�Anthony�D.�Smith�(1996),�Ethnicity,�Oxford,�
New�York:�Oxford�University�Press.

[7]�Fredrik�Barth�(1969),�Introduction�In�Ethnic�groups�and�boundaries.�
The�social�organization�of� culture�difference� (Results�of�a� symposium�held�
at� the� University� of� Bergen,� 23rd� to� 26th� February� 1967),� Scandinavian�
university�books,� edited�by�F.�Barth,�Bergen,�London:�Universitetsforlaget,�

Allen�&�Unwin.

[8] h t tp : / /www.c hin hphu .vn /p or t a l /p age /p or ta l / c h i nhphu /
NuocCHXHCNVietNam/ThongTinTongHop/dantoc,� truy� cập� ngày�
12/1/2016.

[9]�Trần�Bình�(2014),�Các�Dân�tộc�thiểu�số�ở�Việt�Nam,�Nhà�xuất�bản�
Lao�động,�Hà�Nội.

[10]�Đặng�Nghiêm�Vạn�(chủ�biên,�2002),�Tổng�tập�văn�học�các�dân�tộc�
thiểu�số�Việt�Nam�tập�2,�Nhà�xuất�bản�Đà�Nẵng.

[11]� Anderson,� Benedict� R.� O’Gorman� (1998),� The� spectre� of�
Comparisons:�Nationalism,�Southeast�Asia,�and�the�World,�London�and�New�
York:�Verso.

[12]�Frank�Proschan�(2001),�“Peoples�of�the�Gourd:�Imagined�Ethnicities�
in�Highland�Southeast�Asia”,�The�Journal�of�Asian�Studies,�60(4).

[13]�Benedict�R.�Anderson�(2006),�Imagined�communities:�re�ections�on�
the�origin�and�spread�of�nationalism,�London:�Verso.

[14]�Anthony�D.�Smith� (1986),�The�ethnic� origins�of� nations,�Oxford,�
UK;�New�York,�NY,�USA:�B.�Blackwell.

[15]� �Anthony�D.� � Smith� (1999),�Myths� and� memories� of� the� nation,�
Oxford�University�Press.�

[16]� � Anthony� D.� � Smith� (2008),� Cultural� Foundations� of� � Nations,�
Oxford,�New�York:�Blackwell.

[17]� �Anthony�D.� Smith� (2009),�Ethno-symbolism� and� nationalism:� a�
cultural�approach,�London:�Routledge.

[18]� Frank� Proschan� (1997),� ““We� are� all� Kmhmu,� just� the� same”:�
ethnonyms,�ethnic�identities,�and�ethnic�groups”,�American�Ethnologist,�24,�
pp.91-113.

[19]� Keith� Weller� Taylor� (1998),� “Surface� orientations� in� Vietnam:�
beyond� histories� of� nation� and� region”,� Journal� of� Asian� Studies,� 57(4),�
pp.949-978.

[20]� Patricia� Pelley� (2001),� “Barbarians� and� younger� brothers:� the�
remaking�of�race�in�postcolonial�Vietnam”,�Peace�Research�Abstracts,�38(2).

[21]�Đặng�Nghiêm�Vạn�(1991),�Dân�tộc�Văn�hóa�Tôn�giáo,�Nhà�xuất�bản�
Khoa�học�xã�hội,�Hà�Nội.

[22]�Nguyễn�Xuân�Kính�(chủ�biên,�2007-2010),�Tổng�tập�văn�học�dân�
gian�các�dân�tộc�thiểu�số�Việt�Nam�(23�tập),�Nhà�xuất�bản�Khoa�học�xã�hội,�
Hà�Nội.

[23]�Nguyễn�Thị�Huế�(2013),�Thần�thoại�các�dân�tộc�thiểu�số�Việt�Nam,�
Nhà�xuất�bản�Khoa�học�xã�hội,�Hà�Nội.

[24]�Lê�Văn�Hưu,�Phan�Phu�Tiên,�Ngô�Sĩ�Liên...�(soạn�thảo,�1993),�Đại�
Việt�sử�ký�ngoại�kỷ�toàn�thư,�Viện�Khoa�học�xã�hội�Việt�Nam�dịch,�Nhà�xuất�
bản�Khoa�học�xã�hội,�Hà�Nội.

[25]�Bộ�Giáo�dục�và�Đào�tạo�(2006),�Ngữ�văn�6�tập�một�(Tái�bản�lần�thứ�
tư),�Nhà�xuất�bản�Giáo�dục,�Hà�Nội.

[26]�Hà�Đình�Tỵ�(2010),�Khắp�thống�đẳm�(Khắp�tiễn�đưa�đẳm�của�người�
Tày):�song�ngữ�Tày�-�Việt,�Nhà�xuất�bản�Văn�hóa�dân�tộc,�Hà�Nội.

[27]�Đỗ�Thị�Tấc�(2014),�Khám�xúng�phi�tai�(Lời�tiễn�hồn�người�chết�lên�
trời)�của�người�Thái�trắng�ở�Lai�Châu,�Quyển�1,�Nhà�xuất�bản�Văn�hóa�thông�
tin,�Hà�Nội.

[28]�Ngô�Văn�Doanh�(2005),�“Tháp�bà�Pô�Nagar:�Từ�nữ�thần�Devi�của�
Ấn�Độ�đến�nữ� thần� Pô� Inư�Nưgar�của�người�Chăm”,�Tạp�chí�Nghiên� cứu�
Đông�Nam�Á,�số�6.

[29]�Lư�Thị�Thanh�Lê�(2015),�“Đại�diện�căn�cước�tộc�người�Chăm�qua�
một�lễ�hội�văn�hóa�do�Nhà�nước�tổ�chức”,�Tạp�chí�Văn�hóa�dân�gian,�4(160),�
tr44-49.


